# روایا ہے گھر المہر کی تاریخ اور جرح و تعدیل کے میزان میں

بقلم

ابو شهريار

ویب سائٹ اشاعت اول ۲۰۱۵ ویب سائٹ اشاعت دوم مع اضافہ ۲۰۱۸ ویب سائٹ اشاعت سوم ۲۰۱۸ ویب سائٹ اشاعت چہارم ۲۰۱۹ ویب سائٹ اشاعت پنجم ۲۰۲۰

www.islamic-belief.net



روايات ظهور المحسرى (بو شهريار

## حدیث رسول

نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ابی سلمہ رضی اللہ عنہ کے لئے دعاکی اللهم اغفر الأبی سلمة وارفع درجته فی المهدیین اے اللہ ابی سلمہ کی مغفرت کراور ان کا درجہ مہدیوں میں کر دے

نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے جریر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ کے لئے ان الفاظ کے ساتھ دعاکی اللہم ثبته واجعله هادیا مهدیا اللهم ثبته واجعله هادیا مهدیا اے اللہ اس کو ثابت قدم رکھ اور اس کو ہدایت دینے والا مہدی بنا

نی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا یُوشِكُ مَنَ عَاشَ مِنْكُمْ أَنْ يَلْقَى عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ إِمَاماً مَهْدِيًّا جھے شک ہے کہ تم میں سے کوئی زندہ رہے کہ اس کی عیسی ابن مریم جو ہدایت دیے والے امام ہیں۔ سے ملاقات ہو روايات ظهور المحدى ابو شهريار

د نیا کوہے اُس مہدی برحق کی ضرورت ہوجس کی نگہ زلزلہءِ عالم افکار

علامهاقبال

# جدول - اخلفاء بنواميه

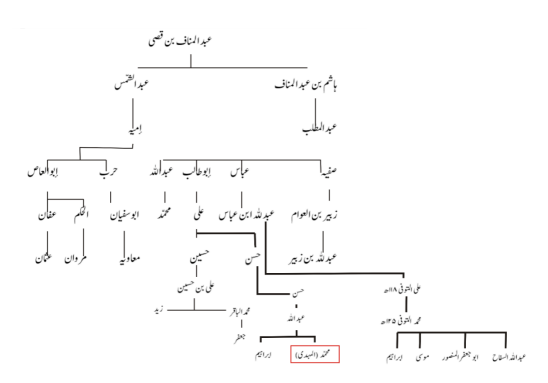
| n (7), G(                       | (1.18)                | • (±                            |
|---------------------------------|-----------------------|---------------------------------|
| انهم واقعات                     | دور (بجری سال)        | خليفه                           |
|                                 | ۲۳سے۳۵                | عثمان بن عفان رضی الله عنه      |
|                                 | انماسے ۲۰             | معاویه بن انی سفیان ر ضوان الله |
|                                 |                       | عليهم                           |
| حسین رضی الله عنه کی شهادت ۲۱   | ۲۴ سے ۱۲              | يزيدبن معاويه رحمه اللدعليه     |
| D                               |                       |                                 |
|                                 | ۲۴ خلافت سے دستبر دار | معاوبیه بن یزید                 |
| عبدالله بن زبير كى خلافت        | ۲۴ سے ۲۵              | مر وان بن الحكم                 |
| ۲۲ سے ۲۲                        |                       |                                 |
|                                 | ۲۵ سے ۲۸              | عبدالملك بن مروان               |
|                                 | ۲۸ سے ۹۲              | ولید بن عبدالملک                |
|                                 | 99 سے 99              | سلیمان بن عبد الملک             |
|                                 | 99 سے ۱۰۱             | عمر بن عبدالعزيز                |
|                                 | ا ۱۰ سے ۱۰۵           | یزید بن عبدالملک بن مروان       |
| زید بن علی کاخروج اور قتل ۱۲۲ه  | ۱۰۵ سے ۱۲۵            | ہشام بن عبدالملک                |
| شیعال علی کا محمہ بن عبداللہ کی | 121ھے 171             | ولید بن یزید بن عبدالملک ( قتل  |
| بیعت کر نا                      |                       | (اپر                            |
|                                 | Iry                   | یزید بن ولید بن عبدالملک        |
|                                 |                       | (۱۹۲ د نول بعد طبعی موت)        |
| ۱۲۹ ھ عتباسيول كاخروج           | ۳ ماه بعد             | ابراہیم بن ولید بن عبدالملک     |
|                                 |                       | (امير)                          |
|                                 | IMT                   | مر وان بن محمد بن مر وان ( قتل  |
|                                 |                       | (197                            |

روايات ظهور المحدى

# جدول - ۲ ائمه شیعه

| اساعیلی فرقه           | ا ثنا عشری فرقه                       |
|------------------------|---------------------------------------|
| امام على رضى الله عنه  | امام على رضى الله عنه                 |
| امام حسن رضی الله عنه  | امام حسن رضی الله عنه                 |
| امام حسین رضی الله عنه | امام حسین رضی الله عنه                |
| امام زین العابدین      | امام على بن حسين المعروف زين العابدين |
| امام محمد باقر         | امام محمد باقر (۵۷ھ سے ۱۱۲ھ)          |
| امام جعفر صادق         | امام جعفر صادق التوفى ١٣٨ه            |
| امام اسلحيل            | امام موسی کاظم                        |
|                        | امام علی رضا                          |
|                        | امام محمد تقی                         |
|                        | امام على نقى                          |
|                        | امام حسن عسکری                        |
|                        | امام محمد بن حسن المعروف المحدي       |

# شجره نسب





روايات ظهور المحدى ابو شهردار

## فهرست

|   | 4 -       |
|---|-----------|
|   |           |
|   |           |
|   |           |
|   |           |
| 1 |           |
| 1 |           |
| 2 |           |
| 5 | 55 -      |
| 5 | 55 -      |
| 6 | 51 -      |
| 6 | 65 -      |
| 6 | 67 -      |
| 6 | 68 -      |
| 7 | 72 -      |
|   | 2 5 6 6 6 |

| ابو شهردار                                                | روايات ظهور المحدى                 |
|-----------------------------------------------------------|------------------------------------|
| المهدي كے معاونین مشرق سے نہیں                            | 83 -                               |
| شام اور مشرق میں قتل وجدال                                |                                    |
| شیعوں کی کتب میں السفیانی کا تذکرہ                        |                                    |
| باب ۳ : روایات کامعاشی پہلو                               | 97 -                               |
| مهدی یااین زبیر                                           |                                    |
| کعبه کاخزانه اور المهدی                                   | 115 -                              |
| باب ۴ : روایات ، علم بهیئ اور مسیح                        | 119 -                              |
| دم دار ستاره ظاهر هو گا؟                                  | 122 -                              |
| المهدى كااسرائيلى جسم ؟                                   | 130 -                              |
| باب۵ : مهدی کا قتل                                        | 139 -                              |
| باب ۲ : روایات المهدی اور تواتر                           | 154 -                              |
| امام الثافعي روايات مهدى كاانكار كرتے تھے                 | 154 -                              |
| حسن بفرى: مهدى، غيسى عليه السلام كومانته تھے              | 162 -                              |
| . اصحاب ابن مسعود رضی الله عنه عیسی کو ہی مہدی کہتے       | 162 -                              |
| ثِ وَكِيعٍ ، امام مهدى كى كسى بھى روايت كو صحيح نه كہتے ؟ | - 163 محد                          |
| مُندِيٍّ کے نزدیک مہدی پر کوئی مر فوع حدیث صحیح نہیں      | - 165 محدث عَبْدُ الرَّحْمَنِ بُنَ |
| امام النسائی کاروایات المهدی کا بائیکاٹ کر نا             | 168 -                              |
| بعض محد ثین مہدی کے منتظر تھے؟                            |                                    |
| روایات کو متواتر کہنے والے                                |                                    |

| (بو شهربار                                         | روايات ظهور المحدى         |
|----------------------------------------------------|----------------------------|
| باب ۷: مال دینے والاایک خلیفه                      | 179 -                      |
| اختياميه                                           | 183 -                      |
| ضمیمه: مهر نبوت اور مهدی کا جسم                    | 184 -                      |
| اور فتنه ابراهيم بن عبدالله بن حسن ميں مبتلا ہو نا | - 203 ضميمه امام ابو حنيفه |
| ضمیمہ امام المھدی کے بعد                           | 209 -                      |

روايات ظهور المحصرى (بو شهريار

## بيش لفظ

نظریہ ممدی کا قرن دوم کے آغاز میں اسلام میں اندراج کیا گیا۔اس وقت بنوہا شم اور بنوامیہ نبردا ترما تظریہ ممدی اس تھے اور باقاعدہ ایک اسلامی حکومت کو جڑھے ختم کرنے کے لئے دینی حمیت درکار تھی۔نظریہ ممدی اس کتاب کا موضوع ہے اور اس سے قبل اس ویب سائٹ پر اس کتاب کا دوبار اجراء کیا جاچکاہے۔اس ایڈیشن میں مہر نبوت کی خبروں کو امام ممدی کے حوالے سے سمجھا گیاہے کہ مہر نبوت کی روایات کو کیوں تراشا گیا۔اس بحث کو ضمیہ میں شامل کیا گیاہے۔

ابوشهر یار ۲۰۱۹ روايات ظهور المحصري (بو شهريار

## بيش لفظ ١٠١٨

اس کتاب میں صرف اہل سنت کے نظریہ مہدی پر غور کیا گیا ہے جس کو بعض لوگ عقیدہ سمجھ رہے ہیں۔ نظریہ مہدی کے پس پر دہ کیا فہ ہمی وسیاسی افکار ہیں ؟ان پر غور کیا گیا ہے - اس کی جڑیں وہ احادیث واتخار ہیں جو محد ثین نے اپنی کتابوں میں سب سے آخر میں نقل کیں - کتاب میں حاریخی حقائق کے میزان پر روایات مہدی کا جانچا گیا ہے - اس سلسلے میں رہنمائی جرح و تعدیل کی کتب سے ملتی ہے کہ متقد مین محد ثین اس سلسلے میں کسی بھی مرفوع قول نبوی کو صحیح نہیں قرار دیتے تھے مثلا ملتی ہے کہ متقد مین محد ثین اس سلسلے میں کسی بھی مرفوع قول نبوی کو صحیح نہیں قرار دیتے تھے مثلا امام و کیج بن جراح اور امام عبد الرحمان بن المہدی و غیر ہ

عصر حاضر میں شیعہ سنی اختلاف کی بنیادیر ایک گروہ مدینہ میں مہدی تلاش کر رہاہے اور اپنا مخالف کوئی اصفہانی فارسی د جال بتاتا ہے - دوسری طرف شیعہ میں جنہوں نے امام مہدی کو مافوق الفطرت قرار دے دیاہے جوابھی تک اپنے غار میں ہیں –

مسلمانوں میں اس بناپر مشرق وسطی کا پوراخطہ خون کی ہولی میں نہارہاہے ۔ اپنی سیاست کی بساط احادیث رسول واہل بیت کے نام پر بچھا کر نوجوانوں کو شطر نج کے مہروں کی طرف جنگ وجدل میں دھکیلا جارہا ہے ۔ داعش اور اس قبیل کی فساد کی تنظیموں نے عراق میں خلافت بھی بنالی ہے اور ابھی نامعلوم کتنی معصوم مسلمان لڑکیوں کو خلیفہ کی مخالفت کے جرم میں لونڈی بنایا جارہا ہوگا؟ پتانہیں کس کاسرکا نا جارہا ہوگا؟ اور دلیل روایت سے لی جارہی ہوگی ۔ اب یہ توظام فساد ہے اور پس پردہ معصوم سنے یہ علاء ہیں جو چپ ساد سے لونڈی کو کھنگالنے والی روایات کو صحیح قرار دیتے ہیں کہ اس کو سر بازار کھول کر دیکھا جا سکتا ہے ۔ افسوس شام کے عرب محقق البانی اس طرح کی روایات کو صحیح الاساد کہہ گئے ہیں۔ شام کے فضائل پر کتابیں جو لوگ بھول چلے تھے البانی نے ان پر تعلیق لکھی۔ اور نہایہ العالم (عالم کا اختتام) نام کی کتب نے لوگوں کو اس طرف لگا دیا کہ قرب قیامت ہے ، مہدی اور نہایہ العالم (عالم کا اختتام) نام کی کتب نے لوگوں کو اس طرف لگا دیا کہ قرب قیامت ہے ، مہدی انے والا ہے ۔ ساتھ ہی مدخلیت (ربحے المدخلی سے منسوب تکفیری سوچ) مدینہ سے نکلی جو مصریوں انے والا ہے ۔ ساتھ ہی مدخلیت (ربحے المدخلی سے منسوب تکفیری سوچ) مدینہ سے نکلی جو مصریوں

روايات ظهور المحصري

ویمنییوں کو متاثر کرتی اسامہ بن لادن کے ساتھ افغانستان پینچی اور ایک و با کی طرح عالم اسلام میں پھیلی

#### اب ایک کے بعد ایک مہدی آرہے ہیں اور ائٹیں گے!

ایک عام مسلمان اتحرکیا کرے ۔ مسئلہ کے حل کے لئے کہاں جائے؟ متجدوں میں محراب و منبر سے نظریہ مہدی کی تبلیغ کی جاتی ہے اور دعوی کیا جاتا ہے کہ اس سلسلے کی تمام احادیث صحیح ہیں ۔ مربدلتی صدی میں قائلین ظہور مہدی کے تضاد لا تعدا ہیں مثلا ایک روایت جو ثو بان رضی اللہ عنہ مروی ہے اس کے مطابق عرب کے مشرق سے ، خراسان سے جھنڈے اسٹیس گے اور ان میں اللہ کا خلیفہ المہدی ہوگا۔ اس روایت کو متقد میں محدثین رد کرتے تھے۔ لیکن بعد میں لوگ آئے جنہوں نے علم چھپایا اور اس روایت کو حقو میں اس کے بعد خراسان میں طالبان آگئے ۔ مخالف حلقوں میں اب ثوبان والی روایت ضعیف قرار پائی اور والیس وہی محدثین کی آزاء چیش کرنے لگ گئے کہ بیر روایت صحیح نہیں۔ ام سلمہ رضی اللہ عنہا سے مروی ایک حدیث ہے کہ تین خلفاء کے بیڈوں میں فساد ہوگا وغیرہ (اس کی تفصیل کتاب میں ہے) اس کو البانی نے ضعیف کہا تھا لیکن اس کو صحیح مان کر کتابوں میں چیش کیا جارہا ہے کہ بیہ ضعیف تھی۔ میں چیش کیا جارہا ہے کہ بیہ ضعیف تھی۔ میں طرح مہدی و مسیح کے نام پر سیاست جاری ہے جس میں علاء پس پردہ کام کر رہے ہیں

راقم کادل خون کے آنسوروتا ہے کہ کاش میہ علاء دیدہ بینا کے ساتھ اس ظلم سے کنارہ کشی کرتے اے کاش!

مارے گراں قدر ناقدین نے ماری توجہ چند کتب کی طرف کرائی ہے۔ایک عبد العلیم البستوی کتاب الاحادیث الواردة فی المهدي فی میزان الجرح والتعدیل ہے جو مدینہ یو نیورٹی میں ایک مقالہ کے طور پر ۱۹۷۸ میں لکھی گئی تھی اور بعد میں کتابی صورت میں المهدي المنتظر فی ضوء الأحادیث والآثار الصحیحة وأقوال العلماء والفرق المختلفة کے نام سے من ۱۹۹۹ میں اس تحقیق کو چھا پاگیا۔ دوسری کتاب مہدی علیہ السلام سے متعلق صحیح عقیدہ میں عبد المهادی عبد الخالق مدنی

روايات ظهور المحصري

جو سعودی عرب میں الاحساء سے چھپی ہے جو ار دو میں البستوی کی کتاب کی تلخیص ہے۔اس کے علاوہ ار دو میں البستوی کی کتاب کی تلخیص ہے۔اس کے علاوہ ار دو میں اس مسئلہ مہدی پر جو کتب ہیں ان سے بھی استفادہ کیا گیا ہے۔ لہذا محقیقن کی آراء کو کتاب مذا میں حواثی میں اور بعض مقام پر متن میں شامل کر دیا گیا ہے تاکہ قار کین کے آگے صرف ہماری رائے ہی نہ ہو تو وہ پوری دیا نت سے جو راقم کہنا چا ہتا ہے اس کو سمجھ سکیں۔
راقم سن ۲۰۰۰ ع سے روایات مہدی و مسیح پر شخیق کر رہا ہے۔راقم اپنی تحقیقات کو حرف آخر نہیں

را فم سن ۲۰۰۰ ع سے روایات مہدی و سیج پر تحقیق کر رہا ہے۔ را فم اپنی تحقیقات کو حرف آخر تہیں کہتا بلکہ یہ یقین رکھتا ہے کہ اس جہت میں مزید باب تھلیں گے اگر مسئلہ مہدی پر غیر جانبداری سے تحقیق ہو-افسوس امام ابن خلدون نے مسئلہ پر کلام کیا تھالیکن ان کی بات کو سنجیدگی سے نہیں لیا گیا ۔ یہ مسلمانوں کا المیہ ہے کہ اپنے عرقری اذہان کی ناقدری کرتے ہیں ۔

الله مومنوں کا حامی و ناصر ہواوران کو شر اور فتنہ مہدی و د جال ہے محفوظ رکھے

امين

ابوشهریار ۲۰۱۷

## بيش لفظ ١٠١٥

مخبر صادق صلی اللہ علیہ وسلم نے خبر دی کہ یہ عالم ارض و ساجب صور اسر افیل سے گو نجنے والا ہوگا، تواس سے قبل کچھ نشانیاں ظاہر ہوں گی۔ صبح مسلم کی حذیفہ رضی اللہ عنہ سے مر وی حدیث میں وہ نشانیاں میہ ہیں ا۔ دھواں، ۲ د جال، ۳ دابہ الارض، ۴ سورج کا مغرب کی طرف سے طلوع ہونا، ۵ عیسی ابن مریم کا نازل ہونا، ۲ یا جوج کا ظاہر ہونا، ۷ مشرق میں زمین کا دھسنا، ۸ مغرب میں زمین کا دھسنا، ۹ جزیرہ عرب میں زمین کا دھسنا، ۱۹ انگ ہے جو یمن کی طرف سے نمودار ہوگی اور نوگوں کو ہائک ہے جو یمن کی طرف سے نمودار ہوگی اور لوگوں کو ہائک ہے جو یمن کی طرف سے نمودار ہوگی اور عیسی ابن مریم علیہ السلام اور دوسر االد جال۔ اس کے علاوہ کوئی اور شخصیت نہیں لیکن پھر بھی بزعم خودان نشانیوں میں ایک اور شخصیت نہیں لیکن پھر بھی بزعم

المهدی المنتظر ،اسلامی کتب کے مطابق ، دنیا کے خاتمہ سے قبل ظاہر ہونے والی ایک پراسر ار شخصیت ہے ۔ اس تصور ہے ۔ اس تصور کو شیعوں کے علاوہ اہل سنت کے محراب و منبر سے بھی بیان کیا جاتا ہے ۔ اس تصور کے مطابق المهدی قرب قیامت میں مسلم نوں کی قیادت کریں گے ۔ جب بھی مسلم معاشر سے سیاس بھونچال کا شکار ہوتے ہیں یہ تصور شہرت پکڑتا ہے ۔

شیعہ کہتے ہیں کہ المہدی پیدا ہو چکے ہیں. ان کا اصلی نام محمد بن الحن العسکری 1 ہے، لیکن حالات کی وجہ سے غیبت میں ہیں ان کو امام غائب کہا جاتا ہے، قائم القیامہ کہا جاتا ہے صاحب الزمان کہا جاتا ہے اور اسی طرح کے دیگر عنوانات کے ساتھ یاد کیا جاتا ہے. شیعہ بہت اشتیاق کے ساتھ ان کے اس و نیا میں ظہور کا انتظار کر رہے ہیں۔ ان کے لئے وہ عجل الله فرجه (اللہ ان کا ظہور جلد کرے) کے الفاظ کے ساتھ دعا گور ہے ہیں۔ اسی وجہ سے ان کو المہدی المنتظر کہا جاتا ہے ۔ اسی عقیدے سے

 $<sup>^{1}</sup>$  ان کی پیدائش امام بخاری ، امام مسلم اور صحاح ستہ کے مولفین کے بعد ہوئی ہے  $^{1}$ 

روايات ظهور المحصري

منسلک رجعت کا عقیدہ ہے جس کا مطلب ہے کہ جب معرکہ حق و باطل شروع ہو گا تواس وقت امام المهدی شیعہ حماتیوں کو زندہ کریں گے جو ظلم و جبر کے دور میں شہید ہوئے اور وہ دور صحابہ میں ہونے والے جرائم کا بدلہ لیں گے -

اہل سنت کا عقیدہ تھوڑاسا مختلف ہے ان کے مطابق المہدی کا نام محمد بن عبد اللہ ہے۔ ان کا نسب بنو فاطمہ میں سے ہے۔ ان کا ظہور عیسی علیہ السلام کے نزول سے پہلے ہوگا۔ ان کے حمایتی مشرق میں خراسان سے نکلیں گے اور وہ مدینہ میں ہوں گے وہاں سے مکہ پہنچیں گے جہاں رکن اور مقام کے در میان ان بیعت ہوگی اس کے بعد وہ شامیوں سے قبال کریں گے جس میں ابدال ساتھ دیں گے بالا خرشامی مخالفوں کو شکست دیں گے ، کعبہ کے خزانے بانٹ دیں گے اور پھر عیسی علیہ السلام بھی ان کے ساتھ نماز پڑھیں گے ، الدجال سے جہاد کریں گے۔ ان کے ساتھ نماز پڑھیں گے ، الدجال سے جہاد کریں گے۔ میسب روایات صحیحین سے باہر کی کتب میں ہیں۔ ان کو قبول کرنے والے دعوی کرتے ہیں کہ یہ سے سب روایات متواتر ہیں اور اس پر یا قاعدہ کتب بھی ہیں۔

ابن تيميدان فتوى ٨ ص ٢٥٠ يس كتم بين أن الأحاديث التي يحتج بها على خروج المهدي أحاديث صحيحة بين دواحاديث جن سے المهدى كے خروج يراستدلال كيا جاتا ہے احاديث صحيح بين

الذهبي كتاب المنتقى من منهاج الاعتدال في نقض كلام أهل الرفض والاعتزال مي كله بي الأحكم بي الأحكم المؤدي صَحِيحة الأحكم المؤدي ا

ابل حديث عالم مبارك يوري لكھتے ہيں:

اعْلَمْ أَنَّ الْمَشْهُورَ بَيْنَ الْكَافَّةِ مِنْ أَهْلِ الْإِسْلَامِ عَلَى ثَمَرِّ الْأَعْصَارِ أَنَّهُ لَا بُدَّ فِي آخِرِ الزَّمَانِ مِنْ ظُهُورِ رَجُلٍ مِنْ أَهْلِ الْبَيْتِ يُؤَيِّدُ الدِّينَ وَيُظْهِرُ الْعَدْلَ وَيَتَّبِعُهُ الْمُسْلِمُونَ وَيَسْتَوْلَى عَلَى الْمَمَالِكِ الْإِسْلَامِيَّةِ وَيُسَمَّى بِالْمَهْدِيِّ روايات ظهور المحسرى (بو شهريار

آپ جائے کہ تمام زمانوں میں سب مسلمانوں میں یہ مشہور رہاہے کہ بلاشبہ آخری زمانہ میں اهل بیت سے ایک شخص ظہور کریں گے کہ جن کا نام مہدی ہوگا (تحفة الاحوزی، باب تاجاء فی المُمَدِيِّ)

شاه ولى اللَّدايني كتاب ازالته الخفا ميں لكھتے ہيں

ہم یقین کے ساتھ جانتے ہیں کہ آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے نص فرمائی ہے کہ امام مہدی قرب قیامت میں ظاہر ہوں گے اور وہ اللہ اور اسکے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے نزدیک امام برحق ہیں اور وہ زمین کو عدل وانصاف کے ساتھ مجری کے جیسا کہ ان سے پہلے ظلم اور بے انصافی کے ساتھ مجری ہوئی تھی ۔۔۔ پس آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے اس ارشاد سے امام مہدی کے خلیفہ ہونے کی پیش گوئی فرمائی اور امام مہدی کی پیروی کرناان امور مین واجب ہوا جو خلیفہ سے تعلق رکھتے ہیں جب کہ ان کی خلافت کا وقت آئے گا، لیکن یہ پیروی ٹی الحال نہیں بلکہ اس وقت ہوگی جبکہ امام مہدی کا ظہور ہوگا اور حجر اسود اور مقام ابراھیم کے در میان ان کے ہاتھ پر بیعت ہوگی۔ (از التالخا جلد 1، صفحہ 6)

كتاب موسوعة العلامة الإمام مجدد العصر محمد ناصر الدين الألباني، مركز النعمان للبحوث والدراسات الإسلامية و تحقيق التراث والترجمة، صنعاء اليمن كم مطابق ناصر الدين الباني كتبة بين كه: اللحال ونزول عيسى عليه السلام وهي متواترة عندهم، ونحوها أحاديث خروج المهدي – مهدي السنة لا الشيعة – فإنها صحيحة أيضا بل متواترة عند أهل العلم. "حياة الألباني" (1/ 234).

د جال اور نزول عیسی سے متعلق احادیث متواتر ہیں ان (الل علم) کے نزدیک اور اسی طرح المهدی کی بھی ۔ یہ مہدی الل سنت سے ہے نہ کہ شیعہ ۔ پس بیروایات صحیح ہیں بلکہ متواتر ہیں الل علم کے نزدیک روايات ظهور المحمدي (بو شهريار

ثمر البرزنجى المتوفى ١١٠٣ وائي كتاب الإشاعة الأشراط الساعة مين الصح بين أحديث وجود المهدي وخروجه آخر الزمان، وأنه من عترة رسول الله - صلى الله عليه وسلم - من ولد فاطمة -رضي الله عنها- بلغت حد التواتر المعنوي، فلا معنى لإنكارها المهدى كاترى دور مين وجود اور خروج پراحاديث كه وه في صلى الله عليه وسلم ك خاندان سے بول كراد فاطمه كى اولاد مين سے بول كر قائر معنوى كو يہنچ بوك بين

امام الشوكاني كتاب التوضيح في تواتر ما جاء في المهدي المنتظر والدجال والمسيح م*ين لكست* بين

الأحاديث الواردة في المهدي المنتظر متواترة المهدى المنتظرك بارك من احاديث متواتر بين

مودودی صاحب ، رسائل و مسائل ، جلداؤل میں کھتے ہیں اب مہدی کے متعلق خواہ کتنی ہی تھتے ہیں اب مہدی کے متعلق خواہ کتنی ہی تھتے تان کی جائے ، بہر حال ہمر شخص دکھے سکتا ہے کہ اسلام میں اس کی بیہ حیثیت نہیں ہے کہ اس کے جانے اور مانے پر کسی کے مسلمان ہونے اور نجات پانے کا انحصار ہو۔ یہ حثیت اگر اس کی ہوتی تو قرآن میں پوری صراحت کے ساتھ اس کا ذکر کیا جاتا اور نبی صلی اللہ علیہ وسلم بھی و و چار آد میوں سے اس کو بیان کردینے پر اکتفانہ فرماتے بلکہ پوری امت تک اسے بہنچانے کی سعی بلیغ فرماتے اور اس کی تبلیغ میں آپ کی سعی کا عالم وہی ہوتا جو ہمیں تو حید اور آخرت کی تبلیغ کے معالم میں نظر آتا ہے۔ در حقیقت جو شخص علوم دینی میں کچھ بھی نظر اور بھیرت رکھتا ہو والیک لحمہ کے لیے بھی یہ باور نہیں کر سکتا کہ جس مسئلے کی دین مین اتنی بڑی اہمیت ہو اسے محض اخبار احاد بھی اس درجہ کی کہ امام مالک اور امام بخاری اور امام مسلم اخبار احاد بھی اس درجہ کی کہ امام مالک اور امام بخاری اور امام مسلم جیسے عدیثین نے اپنے حدیث کے مجوعوں میں سرے سے ان کا لینا ہی لیند نہ کیا ہو۔

مودودي صاحب ايني دوسري كتاب تجديد واحياء دين مين بيه بهي لكھتے ہيں

آخر میں جس یانچویں مرحلہ کی پیشن گوئی کی گئی ہی، تمام قرائن بتارہے ہیں کہ انسانی تاریخ تیزی کے ساتھ اس کی طرف بڑھ رہی ہے۔انسانی ساخت کے سارے "ازم" آڑمائے جانیے ہیں اور بری طرح ناکام ہوئے ہیں۔آدمی کے لئے اب اس کے سواجارہ نہیں کہ تھک بار کر اسلام کی طرف رجوع كر\_\_ أج كل لوگ ناداني كي وجهر سے اس نام (اللهام المهدى) كوسن كر ناك بھوں پڑھاتے ہيں۔ انہیں شکایت ہے کہ کسی آنے والے مر د کامل کے انتظار نے جالل مسلمانوں کے قوائے عمل کو سر د کر دیا ہی، اس لئے ان کی رائے بیہ ہے کہ جس حقیقت کا غلط مفہوم لے کر جاہل لوگ بے عمل ہو جائیں وہ سرے سے حقیقت ہی نہ ہونی جا ہیے۔ نیز وہ کہتے ہیں کہ تمام فد ہبی قوموں میں کسی "مردے از غیب" کی آمد کا عقیدہ پایا جاتا ہے ، لہذا ہیہ محض ایک وہم ہے۔ لیکن میں نہیں سمجھتا کہ خاتم النبين الطُولِيَّة كي طرح بيحيك انسياء نے بھي اگراني قوموں كوبير خوشخرى دى ہوكہ نوع انسان كى د نیوی زندگی ختم ہونے سے پہلے ایک دفعہ اسلام ساری دُنیاکادین بنے گااور انسان کے بنائے ہوئے سارے "از موں" کی ناکامی کے بعد آخر کار تباہیوں کا مارا ہواانسان اس "ازم" کے دامن میں پناہ لینے پر مجور ہو گا جے خدانے بنایا ہے اور بی نعت انسان کو ایک ایسے عظیم الثان لیڈر کی بدولت نصیب ہوگی جوانبیاء کے طریقہ پر کام کر کے اسلام کواس کی صحیح صورت میں پوری طرح نافذ کردے گا، تو آخر اس میں وہم کی کون سی بات ہے بہت ممکن ہے کہ انسیاء علیم السلام کے کلام سے نکل کرید چیز وُنیا کی دوسری قوموں میں بھی پھیلی ہواور جہالت نے اس کی روح نکال کراوہام کے لبادے اس کے گرد لپیٹ دیئے ہوں۔مہدی کے کام کی نوعیت کاجو تصور میرے ذہن میں ہے وہ بعض حضرات کے تصور سے بالکل مختلف ہے جھے اس کے کام میں کرامات وخوارق، کشوف والہامات اور چلوں اور "مجاہدوں" کی کوئی جگه نظر نہیں آتی۔ میں یہ سمحقتا ہوں کہ انقلابی لیڈر کو دُنیا میں جس طرح شدید جدو جہداور کش کش کے مرحلوں سے گزر نابر تاہے انہی مرحلوں سے مہدی کو بھی گزر نا ہوگا۔ وہ خالص اسلام پیدا کرے گا۔ ذہنیتوں کو بدلے گا، ایک (School of thought) کی بنیاد پر ایک نیا نہ بہب فکر زبر دست تحریک اٹھائے گا جو بیک وقت تہذیبی بھی ہوگی اور سیاسی بھی، جاہلیت اپنی تمام طاقتوں کے ساتھ اسے کیلنے کی کوشش کرے گی، گر بالآخر وہ جابلی اقتدار کوالٹ کر پھینک دے گا اور ایک ایک زبردست اسلامی اسٹیٹ قائم کرے گاجس میں ایک طرف اسلام کی بوری روح کار فرما ہوگی اور دوسری طرف سائنفک ترقی اوج کمال پر پینچ جائے گی۔ جبیبا کہ حدیث میں ارشاد ہواہی "اس کی حکومت سے

روايات ظهور المحصري (بو شهريار

آسمان والے بھی راضی ہوں گے اور زمین والے بھی، آسمان دل کھول کر اپنی برکتوں کی بارش کرے گااور زمین اپنے پیٹ کے سارے خزانے اگل دے گی"۔ اگریہ تو قع صیح ہے کہ ایک وقت میں اسلام تمام وُنیا کے افکار، تدن اور سیاست پر چھا جانے والا ہے تواپیے ایک عظیم الثان لیڈر کی پیدائش بھی بھتی ہے جس کی ہمہ گیر ویکر زور قیادت میں یہ انقلاب رو نما ہوگا۔ جن لوگوں کو ایسے لیڈر کے ظہور کا خیال سن کر جیرت ہوتی ہے۔ جب خداکی اس خدائی میں لینن اور بلا جیسے اسم کے طبور کا ظہور ہو سکتا ہے تو آخر ایک ایم ہرایت ہی کا ظہور کیوں مستجد ہو؟

یوسف لد هیانوی صاحب امام المهدی پر سوال کے جواب میں کہتے ہیں

کہ مکرمہ میں ان کی بیعت وخلافت ہوگی اور بیت المقد س ان کی ہجرت گاہ ہوگی۔ روایات و آثار کے مطابق ان کی عجر چالیس برس کی ہوگی جب ان سے بیعت ِخلافت ہوگی، ان کی خلافت کے ساتویں سال کا ناو جال نکلے گا، اس کو قتل کرنے کے لئے حضرت عیسیٰ علیہ السلام آسمان سے نازل ہوں گے۔ حضرت مہدی علیہ الرضوان کے دوسال حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی معیت میں گزریں گے اور ۹ م برس میں ان کا وصال ہوگا۔ برس میں ان کا وصال ہوگا۔

علامہ ابن خلدون نے، جو اسلامی تاریخ اور عمرانیات کے مشہور امام ہیں، اپنی کتاب الباریخ میں ان روایات کورد کیاہے

عبدالله بن زیرال محمود المتوفی ۱۳۱۵ هے نے المهدی کی روایات کو کتاب لا مهدي یُنتظر بعد الرسول محمد ﷺ خیر البشر میں روکیا اور صاف کہا کہ یہ ایک اجنبی فکر ہے جو اسلام میں روکیا کر آئی ہے۔

إن فكرة المهدي لم يقع لها ذكر بين الصحابة في القرن الأول ولا بين التابعين، وأن أصل من تبنى هذه الفكرة والعقيدة هم الشيعة

المهدى كى فكر قرن الاول كے صحابہ میں اور تا بعین میں نہیں تھى اور جس نے اس فكر اور عقیدہ كى آبيارى كى، وہ شیعہ ہیں روايات ظهور المحدى

حمود بن عبدالله بن حمود بن عبدالرحمٰن التو يجرى (المتوفى: ١٣ ١٣ هـ) نے اپنى كتاب الاحتجاج بالأثر على من أنكر المهدي المنتظر ميں عبدالله بن زيد بن محمود كاپر زور ردكيا جنهوں نے المهدى كى روايات كو خرافات كها تھا-التو يجرى صاحب نے ان روايات كا دفاع كيا- اس كتاب كو الموناسة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد، الرياض – المملكة العربية السعودية نے چھاپا ہے اور اس پر تقريظ، عبدالعزيز بن عبدالله بن بازنے لكھى

بعض کا اصرار ہے کہ مہدی سے مراد ایک پر اسرار شخصیت ہے جو قرب قیامت ظاہر ہو گی - علاءِ سے شعراءِ تک اس عقیدے کے منتظر ہیں- اس کتابچہ میں ان روایات پر بحث کی گئی ہے روايات ظهور المحصدي (بو شهريار

## باب ۱: جزیره عرب کی سیاسی بساط

#### ۲۳ ہجری سے ۱۳۳ ہجری

اسلام عرب سے نکل کر کسری کے تخت و تاج کو گراچکا ہے۔ مدینہ کی مسجد النبی کا کنکر والا فرش مال وزر سے چیک رہاہے۔

ساتھ ہی اس کی آباد کی میں یکا یک ایک عجیب اضافہ بھی ہے۔ لا تعداد لونڈیاں اور غلام مدینہ النبی میں آپ کے ہیں۔ خلیفہ وقت عمر رضی اللہ عنہ اپنی ایک مجلس میں اس کاذکر بھی کر پچے ہیں کہ استے غلام مناسب نہیں ہیں۔ خلیفہ وقت عمر رضی اللہ عنہ اپنی ایک مجلس میں اور بسایا بھی نہیں جا سکتا اور بالکل تنہا بھی نہیں چھوڑا جا سکتا۔ افسوس کچھ دنوں بعد جب اندھیرے میں عمر رضی اللہ عنہ فجر کی نماز کے لئے نہیں چھوڑا جا سکتا۔ افسوس کچھ دنوں بعد جب اندھیرے میں عمر رضی اللہ عنہ فجر کی نماز کے لئے ختی کا متحد ہوں کو گئر نے کے لئے مسلمان پیچھا کرتے ہیں، المامت شروع کرتے ہیں اور بھا ہے اور بھاگتا ہے، اس کو پکڑنے نے کئے مسلمان پیچھا کرتے ہیں، لکین وہ اپنے آپ کو ہی قتل کر دیتا ہے اور اس طرح اسلام میں پہلا خود کش حملہ مکمل ہوتا ہے۔ عمر رضی اللہ عنہ بات وراس طرح اسلام میں پہلا خود کش حملہ مکمل ہوتا ہے۔ عمر رضی اللہ کا شکر اداکر تے ہیں ہے کام کسی مسلمان نے نہیں کیا۔ عمر کہتے ہیں آپ اور آپ کے باپ نی سب سے زیادہ غلام مدینہ میں جا ہے تھے۔ ابن عباس کہتے ہیں اب اپ بس حکم کر دیں (یعنی ان سب کو قتل کر دیں)۔ عمر رضی اللہ عنہ کہتے ہیں نہیں اب یہ ہماری زبان بولتے ہیں ہمارے قبلے کی سب کو قتل کر دیں)۔ عمر رضی اللہ عنہ کہتے ہیں نہیں اب یہ ہماری زبان بولتے ہیں ہمارے قبلے کی طرف نماز پڑھتے ہیں اور آج کرتے ہیں۔

اسلام، اپنے زمانے میں ایک مذہبی تبدیلی کے ساتھ ایک معاشر تی تبدیلی بھی لایا- مسلمان دور دراز علاقوں میں پھیل گئے اور مال و دولت کے ڈھیر لگ گئے- اس کے مخالف اس کو میدان قبال میں شکست نہ دے سکے - وہ لوگ جوغلام بنے ان میں سے پچھ ایسے تھے جو ابھی تک نفرت کے الاؤمیں جل رہے تھے لہٰذاان کی سازشوں سے نکلنا آسان نہیں تھا- روايات ظهور المحصدي

#### ا بھی اور فتنوں سے بھی اصحاب رسول کو نیٹنا تھا<sup>2</sup>۔

2

ایک فتنہ ابن سبا کا تھا جس سے علی نبر آزما ہوئے لیکن بہت بعد میں ان کو اس کی موجودگی کا احساس ہوا عمر رضی الله تعالی عنہ کی شہادت کے بعد ایک شخص بنام عبدلله بن سبا اسلام میں ظاہر ہوا اس نے دین میں شیعہ عقیدے کی بنیاد ڈالی اور نئی تشریحات کو فروغ دیا

الشهرستاني اپني كتاب الملل و النحل ص ٥٠ پر لكهتے ہيں

السبائية أصحاب عبد الله بن سبأ؛ الذي قال لعلي كرم الله وجهه: أنت أنت يعني: أنت الإله؛ فنفاه إلى المدائن. زعموا: أنه كان يهودياً فأسلم؛ وكان في اليهودية يقول في يوشع بن نون وصي موسى عليهما السلام مثل ما قال في علي رضي الله عنه. وهو أول من أظهر القول بالنص بإمامة علي رضي الله عنه. ومنه انشعبت أصناف الغلاة. زعم ان علياً حي لم يمت؛ ففيه الجزء الإلهي؛ ولا يجوز أن يستولي عليه، وهو الذي يجيء في السحاب، والمرعد صوته، والبرق تبسمه: وأنه سينزل إلى الأرض بعد ذلك؛ فيملأ الرض عدلاً كما ملئت جوراً. وإنما أظهر ابن سبا هذه المقالة بعد انتقال علي رضي الله عنه، واجتمعت عليع جماعة، وهو أول فرقة قالت بالتوقف، والغيبة، والرجعة؛ وقالت بتناسخ الجزء الإلهي في الأئمة بعد علي رضي الله عنه

السبائیة : عبدالله بن سبا کے ماننے والے - جس نے علی کرم الله وجهه سے کہا کہ:

تو ، تو ہے یعنی تو خدا ہے پس علی نے اس کو مدائن کی طرف ملک بدر کر دیا ۔ ان لوگوں کا دعوی ہے کہ وہ (ابن سبا) یہودی تھا پھر اسلام قبول کر لیا ۔ انہوں نے کہا کہ موسیٰ کا جانشین پوشع بن نون تھا اور اسی طرح علی ( الله ان سے راضی ہو) ۔ لور وہ (ابن سبا) ہی ہے جس نے سب سے پہلے علی کی امامت کے لئے بات پہلائی ۔ اور اس سے غالیوں کے بہت سے فرقے وابستہ ہیں ۔ ان کا خیال تھا کہ علی پہلائی ۔ اور اس سے غالیوں کے بہت سے فرقے وابستہ ہیں ۔ ان کا خیال تھا کہ علی لوگوں پر ظاہر کرنے کے لئے اجازت نہیں دی ۔ اور وہ (علی) بادلوں کے ساتھ موجود ہیں اور اسمانی بجلی ان کی آواز ہے اور کوند انکی مسکر اہت ہے اور وہ اس کے بعد زمین پر اتریں گے اور اس کو عدل سے بھر دیں گے جس طرح یہ زمین ظلم سے بھری ہے۔ اور علی کی وفات کے بعد ابن سبا نے اس کو پھیلایا۔ اور اس کے ساتھ رابن سبا) کے ایک گروپ جمع ہوا اور یہ پہلا فرقہ جس نے توقف (حکومت کے خلاف خروج میں تاخر)، غیبت (امام کا کسی غار میں چھپنا) اور رجعت (شیعوں کا امام کے ظہور کے وقت زندہ ہونا) پر یقین رکھا ہے ۔ اور وہ علی کے بعد انپے اماموں میں الوہی اجزاء کا تناسخ کا عقید ہ رکھتے ہیں

ابن اثیر الکامل فی التاریخ + 7 ص + 1 پر لکھتے ہیں + 23

#### کہتے ہیں گھر کواگ لگی گھر کے چراغ سے

ابو شهربار

نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے خبر دی تھی کہ قریش کے نوعمر کم عقلوں کے باتھوں امت تباہ ہوگی۔ پہلے خلیفہ ابو بکر الصدیق رضی اللہ عنہ کاایک بیٹا حجہ الوداع کے سفر میں ان کی بیوی اساء بنت عمیس رضی اللہ عنہا کے بطن سے پیدا ہوا . ابو بکر رضی اللہ تعالی عنہ کی وفات کے بعد اساء سے علی رضی اللہ عنہ نے شادی کی اور محمّد بن ابی بکر ، علی کا سوتیلا بیٹا بن گیا۔

د وسرالے پالک محمد بن اِبی حذیفۃ بن عتبۃ ہے جس کو عثان رضی اللّٰد عنہ نے پالا تھا- کتاب إسدالغابۃ کے مطابق

أن عبد الله بن سبأ كان يهودياً من أهل صنعاء أمه سوداء، وأسلم أيام عثمان، ثم تنقل في الحجاز ثم بالبصرة ثم بالكوفة ثم بالشام يريد إضلال الناس فلم يقدر منهم على ذلك، فأخرجه أهل الشام، فأتى مصر فأقام فيهم وقال لهم: العجب ممن يصدق أن عيسى يرجع، ويكذب أن محمداً يرجع، فوضع لهم الرجعة، فقيلت منه، ثم قال لهم بعد ذلك: إنه كان لكل نبي وصيى، وعلي وصيى محمد، فمن أظلم ممن لم يجز وصية رسول الله، صلى الله عليه وسلم، ووثب على وصيه، وإن عثمان أخذها بغير حق، فانهضوا في هذا الأمر وابدأوا ...بالطعن على أمر انكم

عبدالله بن سبا صنعاء، یمن کا یہودی تھا اس کی ماں کالی تھی اور اس نے عثمان کے دور میں اسلام قبول کیا۔ اس کے بعد یہ حجاز منتقل ہوا پھربصرۃ پھر کوفہ پھر شام، یہ لوگوں کو گمراہ کرنا چاہتا تھا لیکن اس میں کامیاب نہ ھو سکا۔ اس کو اہل شام نے ملک بدر کیا اور یہ مصر پہنچا اور وہاں رہا اور ان سے کہا: عجیب بات ہے کہ تم لوگ کہتے ہو کہ عیسی واپس ائے گا اور انکار کرتے ھو کہ نبی محمّد صلی الله علیہ وسلم واپس نہ آئیں گے۔ اس نے ان کے لئے رجعت کا عقیدہ بنایا اور انہوں نے اس کو قبول کیا۔ پھر اس نے کہا: ہر نبی کےلئے ایک وصی تھا اور علی محمّد کے وصی ہیں لہذا سب سے ظالم وہ ہیں جنہوں نے آپ کی وصیت پر عمل نہ کیا۔ اس نے یہ بھی کہا کہ عثمان نے بلا حق، خلافت پر قبضہ کیا ہوا ہے لہذا اٹھو اور اپنے حکمرانوں پر طعن کرو

ولما قتل أبوه أَبُو حديفة، أخذ عثمان بْن عفان مُحَمَّدا إليه فكفله إلى أن كبر ثُمَّ سار إلى مصر فصار من أشد الناس تأليبا عَلَى عثمان مصر فصار من أشد الناس تأليبا عَلَى عثمان جب محمّد كي بهال تك كه برا بوا پهر مصر جب محمّد كي بهال تك كه برا بوا پهر مصر بهيجا

کتاب مشاہیر علماء الاً مصار واعلام فقباء الا قطار از ابن حبان کے مطابق 3 مصار واعلام فقباء الا قطار از ابن حبان کے مطابق علی مصر محمد بن أبی حذیفة بن عتبة صابی ہے اس کو عثان بن عفان نے مصر پر عامل مقرر کیا تھا

وفات نبی کے وقت بیر گیارہ سال کا تھااور اس کی پرورش عثان رضی اللہ عنہ نے کی

مصر میں جب ابن سبانے پر ویگنڈہ کر کر کے ایک ہیجانی کیفیت برپاکر دی تو محمّد بن ابوحذیفہ کو عثان رضی اللّه عنہ نے امارت سے معزول کیااور محمّد بن ابی بکر کوامیر مقرر کیا۔لیکن محمّد بن ابوحذیفہ نے محمّد ابن ابی بکر کے کان کھرے اور اور ایک تحریر عثان سے منسوب کی جس میں لکھا تھا 4

3

جبکہ کتاب جامع التحصيل في أحكام المراسيل کے مطابق

محمد بن أبي حذيفة بن عتبة بن ربيعة ولد أيضا بأرض الحبشة على عهد النبي صلى الله عليه وسلم وله رؤية

محمد حبشہ میں پیدا ہوا اور اس نے نبی صلی الله علیہ وسلم کو صرف دیکھا

4

بحوالم سيرالأعلام النبلاء از الذهبي

الذهبى تاريخ الاسلام ميں لكهتے ہيں

فَنشَأَ مُحَمِّد فِي حُجْر عَثْمَان، ثُمُّ إَنَّهُ غَضب على عُثْمَان لكونه لم يستعمله أو لغير ذلك، فصار إلْبَا على عُثْمَان روايات ظهور المحمدي (بو شهريار

إذا أتاك محمد، وفلان، وفلان فاستحل قتلهم، وأبطل كتابه جب (گورنر مصر) محمد بن الى بكر ينج اور فلال فلال توان كا قتل حلال به اور اس حكم كو تلف كردينا

فتنہ پر دازلوگوں نے محمّد بن ابی بکر کو خط دکھا یا اور عثمان سے نفرت کے نیج بوئے کہ عثمان نے ایک طرف تو تم کو امیر مقرر کیا ہے اور دوسری طرف قتل کا خفیہ تھم دیا ہے محمّد بیہ سن کر بدک گیا اور مدینہ گیا مدینہ گیا الذھبی کتاب سیر اعلام النبلاء میں لکھتے ہیں

وممن قام على عثمان محمد بن أبي بكر الصديق، فسئل سالم بن عبد الله فيما قيل عن سبب خروج محمد قال: الغضب والطمع

اور جولوگ عثان کے خلاف اٹھے ان میں محمد بن الی بکر صدیق تھا پس سالم بن عبد للدسے پوچھا کہ اس کے خروج کا سبب کیا تھا کہا غصہ اور لالچ

عبد الله بن سباكی سید پلٹن مدینہ میں عثان رضی اللہ عنہ كو گھیرے میں لے چکی تھی۔ اسی بلوہ میں عثان رضی اللہ عنہ شہید ہوگئے۔ الذھبی لکھتے عمرو بن حزم كے گھركے راستے سے عثان پر بلوائی داخل ہوئے فجاء محمد بن أبی بكر فی ثلاثة عشر رجلا، فدخل حتی انتھی إلی عثمان، فأخذ بلحیته، فقال بحا حتی سمعت وقع أضراسه، فقال: ما أغنى عنك معاویة، ما أغنى عنك ابن عامر، ما أغنت عنك كتبك. فقال: أرسل لحيتی يا ابن أخی

\_

پس محمّد ،عثمان رضی الله عنہ کے حجرے میں پلا بڑھا لیکن عثمان پر غضب ناک ہوا کہ انہوں نے اس کو کبوں عامل نہیں کیا اور انہی پر بلٹا

روايات ظهور للمحدى (بو شهريار

پس محمد بن ابی بکر تیس آ دمیوں کے ساتھ آیا اور گھر میں داخل ہواحتی کہ عثان تک جا پہنچا اور ان کو داڑھی سے پکڑا اور کہا تچھ کو معاویۃ نے کوئی فائدہ نہیں پہنچایا، تچھ کو بنی عامر نے فائدہ نہیں پہنچایا، تچھ کو تیری تحریر نے کوئی فائدہ نہیں پہنچایا، عثان نے کہا اے بھائی کے بیٹے میری داڑھی چھوڑ دے

### عثان کے خول سے قرآن کی آیات سرخ ہو گئیں!

یه پر آشوب وقت تھاجب عثمان رضی الله تعالی عنه شهید کر دے گئے تھے. خلیفه وقت کو مصر سے آئے ہوئے ایک گروہ نے گلے میں خفیہ داخل ہو کر قتل کر دیا تھاجبکہ صحابہ کی اکثریت جج کی وجہ سے مکہ میں مشغول تھی۔ اسلامی تاریخ میں وہ موقعہ آیا کہ ام المومنین رضی الله تعالی عنها بھی میدان قبال میں نکلیں 5۔ کتاب الاستقصادا خبار دول المغرب الأقصی از السلاوی کے مطابق

أَن عَائِشَة كَانَت خرجت إِلَى مَكَّة زَمَان حِصَار عُثْمَان فقضت نسكها وانقلبت تُرِيدُ الْمَدِينَة فلقيها الْحَبْر بمقتل عُثْمَان فأعظمت ذَلِك ودعت إِلَى الطّلب بدمه وَلحق بَمَا الْمَدِينَة فلقيها الْحَبْر بمقتل عُثْمَان فأعظمت ذَلِك ودعت إِلَى الطّلب بدمه وَلحق بَمَا طَلْحَة وَالنَّهَ وَالنَّقَ وَأَنْهِمْ على الْمُضِيّ إِلَى الْبَصْرَة عَالَثَهُ رضى الله تعالى عنها مله بن عمار من جَه عثان رضى الله تعالى عنه المُفرية إلى الْبَصْرة مناسك جَم مم كي الدر من الله تعالى عنه ك قل كى خبر آئى. مناسك جَم مم كي اور مدينه ك لئ تعليل. راسة مين عثان رضى الله تعالى عنه ، زبير رضى الله تعالى عنه ، زبير رضى الله تعالى عنه اور بنواميه كى ايك جماعت ساتھ موكى اور اتفاق رائے الله تعالى عنه ، عبد لله بن عمر رضى الله تعالى عنه اور بنواميه كى ايك جماعت ساتھ موكى اور اتفاق رائے سے بعر وہ 6كار حركيا

شیعہ ہی نہیں، اہل سنت و اہل حدیث کے محراب و منبر سے بھی ایک روایت پیش کی جاتی ہے کہ واقعہ شہادت عثمان رضی الله تعالی عنہ کے بعد قصاص کا مطالبہ لے کر بصرہ جاتے ہوئے راستے میں ایک مقام پر عائشہ رضی الله تعالی عنہا کے لشکر نے رات کو پڑاؤ کیا

امام احمد مسند میں، ابن حبان صحیح میں ، حاکم مستدرک میں روایت کرتے ہیں کہ  $\sim 2.7$ 

حَدَّتَنَا يَحْيَى، عَنْ إِسْمَاعِيلَ، حَدَّتَنَا قَيْسٌ قَالَ: لَمَّا أَقْبَلَتْ عَائشَةٌ بَلَغَتْ مياهَ بَني عَامر لَيْلًا نَبِحَت الْكَلَاكُ، قَالَتْ: أَيُّ مَاء هَذَا؟ قَالُوا: مَاءُ الْحَوْأَب قَالَتْ: مَا أَظَّنَّنى إِلَّا أَيٌّ رَاجِعَةٌ فَقَالَ بَعْضُ مَنْ كَانَ مَعَّهَا: بَلْ تَقْدَمِينَ فَيَرَاكَ الْمُسْلِمُونَ، فَيَصْلُحُ اللَّهُ عَزُّ وَجَلَّ ذَاتَّ بَينَهِمْ، قَالَتْ: إنَّ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ قَالَ لَنَا ذَاتَ يَوْم: "كَيْفَ بإِحْدَاكُنَّ تَنْبُحُ عَلَيْهَا كَلَابُ الْحَوْأَب؟

قیسَ بن ابی حازم کہتا ہے کہ پس جَب عائشہ ( رضی اللّه تعالی عنہا) بنی عامر کے پانی ( تالاب) یر رات میں پہنچیں تو کتے بھونکے. عائشہ ( رضی الله تعالی عنها) نے پوچھا یہ کون سا پانی ہے. بتایا گیا۔ الْحَوْآَب کا یانی ہے. آپ رضی الله تعالی عنہا نے کہا میں سمجھتی ہوں کہ مجھے اب وایس جانا چاہیے! اس پر ان کے ساتھ لوگوں نے کہا نہیں آگے چلیں مسلمان اپ کو دیکھ رہے ہیں، یس الله ان کے درمیان سب ٹھیک کر دے گا. عائشہ ( رضی الله تعالی عنہا) نے کہا ہے شک رسول الله نے ایک روز (اپنی بیویوں سے) کہا تھا کہ کیسی ہو گی تم میں سے ایک جس یر الْحُوْاُب کے کتے بھونکیں گے

مسند احمد کی دوسری روایت میں ہے کہ واپس جانے سے روکنے والے زبیر رضی الله تعالی عنہ تھے

الذهبي سر أعلام النبلاء ميں قُیسُ بنُ أَبِي حَازِم کے ترجمے میں لکھتے ہیں کہ امام یحیی بن سعید اس روایت کو منکر کہتے ہیں

قال ابن المديني عن يحيى بن سعيد : منكر الحديث ، ثم ذكر له حديث كلاب الحوأب على ابن المديني ، يحيى بن سعيد سے نقل كرتے ہيں كہ قيس منكر الحديث ہے پهر انہوں نے اسکی الحوأب کے کتوں والی روایت بیان کی

ایک اور روایت ہے مسند البزار کی سند ہے

حَدَّثنا سَهْل بن بحر، قَال: حَدَّثنا أَبُو نعيم، قَال: حَدَّثنا عصَامُ بْنُ قُدَامَةَ، عَن عكْرمة، عَن ابْن عَبّاس، رَضِي اللَّهُ عَنْهُمَا، قَالَ: قَالَ رَسُولِ الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيهِ وَسَلَّم لنسَائه: لَيْتَ شعريَ أيتكن صاحبة الجمل · الأدبِب ، تخرج كلابَ حَوْأَب، فَيَقْتَلُ عَنْ يَمِينهَا، وعَن يَسَارَهَا قَتَلًا كَثيرًا، ثُمَّ تَنْجُو بَعْدَ مَا كَادَتْ ابن عباس رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ نبی صلی الله علیہ وسلم نے اپنی بیویوں کے کے فرمایا کاش کہ جان لے نشانی، بپھرے بالوں والے اونٹ والی ، اس پر حواب کے کتے نکلیں گے،اس کے دائیں ، بائیں ڈھیروں قتل ہوں گے پھر (سازش) کر کرا کر بچ جائے گی

رافضیت سے پر اس روایت کی سند میں عصام بن قدامة ہے

ابن القطان اس کو لم يثبته، مظبوط نهيں کهتے ہيں أبو زرعة ، لا بأس به کهتے ہيں النسائي ، ثقة كہتے ہیں

کتاب العلل از ابن ابی حاتم کے مطابق ابن ابی حاتم اپنے باپ اورآبو زرعۃ سے سوال کرتے ہیں تو وہ دونوں جواب دیتے ہیں

لم يرو هذا الحديث غير عصام، وهو حديث منكر

وسَئلَ أَبُو زُرْعَةً عَنْ هَذَا الحديث؟

فَقَالَ: هَذَا حديثٌ منكَر ، لا يروى من طريق غيره

عثان رضی اللہ عنہ پر جب تلوار چلی توان کی بیوی نا کلہ نے اس کو باتھ سے رو کنا چاہا اور ان کی انگلیاں سٹ گئیں انہی انگلیوں کا قصاص بھی طلب کیا

بخاری روایت کرتے ہیں ہم سے عبداللہ بن محمہ نے بیان کیا، انہوں نے کہا ہم سے بیکیٰ بن آدم نے بیان کیا، انہوں نے کہا ہم سے ابو بکر بن عیاش نے بیان کیا، انہوں نے کہا ہم سے ابو محمد بن عیاش نے بیان کیا، انہوں نے کہا ہم سے ابو مریم عبداللہ بن زیاد الاسدی نے بیان کیا کہ جب طلحہ، زبیر اور عائشہ رضی اللہ عنہم بھرہ کی طرف روانہ ہوئے تو علی رضی اللہ عنہما کو بھیجا۔ بید دونوں بزرگ ہمارے پاس کو فہ آئے اور منبر پر چڑھے۔ حسن بن علی رضی اللہ عنہما کو بھیجا۔ بید دونوں بزرگ ہمارے پاس کو فہ آئے اور منبر پر چڑھے۔ حسن بن علی رضی اللہ عنہما کو بھیجا۔ بید دونوں بزرگ ہمارے پاس کو فہ آئے اور منبر پر چڑھے۔ حسن بن علی رضی اللہ

میرے باپ کہتے ہیں اس روایت کو سوائے عصام کے کوئی اور روایت نہیں کرتا اور یہ حدیث منکر ہے اور میں نے أبو زرعة سے اس حدیث کے بارے میں پوچھا تو انہوں نے کہا یہ حدیث منکر ہے اس کو صوف عصام روبت کرتا ہے

بعض لوگ کہتے ہیں کہ اس کتوں والی روایات کو رد کرنے والے لوگ ناصبی ہیں لیکن ان جاہل . مطلق لوگوں کو یہ بھی نہیں پتا کہ یعیی بن سعید القطآن کون ہیں، ابن ابی حاتم کون ہیں قاضی ابی بکر ابن العربی کون ہیں جو العواصم و القوآصم ص ۱۵۹ پر اس کو رد کرتے ہیں لکھتے ہیں نبی صلی الله علیہ وسلم نے ایسا کچھ نہیں کہا

وأما الذي ذكرتم من الشهادة على ماء الحوأب، فقد بؤتم في ذكرها بأعظم حوب . ما كان قط شيء مها ذكرتم ، ولا قال النبي صلى الله عليه وسلم ذلك الحديث ، ولا جرى ذلك الكلام .اهـ اور جو تم نے حواب كے پانى پر شهادت دى ہے تو پس تم نے اس كا ذكر كر كے ايك گناه كبير اٹها ليا اس ميں وہ چيز نہيں جو تم نے كہى اور ايسا نبى صلى الله عليہ وسلم نے كها بهى نہيں الله عليہ وسلم نے كها بهى نہيں

اور نہ یہ کلام ان سے ادا ہوا

6

الذهبى كتاب سير الاعلام ميں لكهتے ہيں كہ عائشہ رضى الله عنها، زبير رضى الله عنہ اور طلحہ رضى الله عنہ نے بصره رخ كيا

فأمًّا أهل مصر فكانوا يشتَّهون عليًا، وأمًّا أهل البصرة فكانوا يشتهون الزَّبيِّر، وأما أهل الكوفة فكانوا يشتهون طَلْحَةً

اہل مصر علی کو پسند کرتے تھے اہل بصرہ زبیر کو پسند کرتے تھے اور کوفہ والے طلحہ کو پسند کرتے تھے

على رضى الله عنہ كا كوفہ كو دار الخلافہ بنانے كى وجہ بھى طلحہ رضى الله عنہ كے حمايتيوں پر كنٹرول تھا ورنہ مدينہ چھوڑنے سے نبى صلى الله عليہ وسلم نے منع كيا تھا كہ لوگ مدينہ چھوڑ ديں گے حالانكہ وہ ان كے لئے بہتر ہو گا

عنہامنبر کے اوپرسب سے اوٹی جگہ تنے اور عمار بن یاسر رضی اللہ عنہاان سے بیچے تنے۔ پھر ہم ان کے پاس جمع ہوگئے اور میں نے عمار رضی اللہ عنہ کو یہ کہتے سنا کہ عائشہ رضی اللہ عنہابصرہ گئی ہیں اور غدا کی قتم وہ دنیاوا تترت میں تمہارے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی پاک ہیوی ہیں لیکن اللہ تبارک و تعالی نے تمہیں آزما یا ہے تاکہ جان لے کہ تم اس اللہ کی اطاعت کرتے ہو یا عائشہ رضی اللہ عنہا کی۔

الغرض صحابہ میں اختلاف رائے ہو چکا تھا اور اس کے نتیجے میں جنگ جمل، صفین ہو کیں اور لا تعداد مسلمان شہید ہوئے جن میں جلیل القدر اصحاب رسول بھی ہیں مثلا عمار بن یاسر رضی اللہ عنه، طلحہ رضی اللہ عنه - بالاخر علی رضی اللہ عنه اور معاوید رضی اللہ عنه میں صلح ہو گئی-

صفین کی جنگ کے بعد علی نے محمّد بن ابی بکر کو مصر کا گور نر مقرر کیالیکن عمرو بن العاص رضی الله تعالی عنه نے اس کوشکست دی، سن ۲۳۵ھ یا ۳۸ھ میں بیہ ذلت کی موت مرا . الذھبی سیر إعلام النبلاء ککھتے ہیں کہ یہ مخالفین کے بقتے چڑھا

فَقَتَلَهُ ودسُّه في بَطْن حِمَار مَيِّتِ، وَأَحْرَقَهُ

انہوں نے اس کا قتل کیااس کو مر دہ گدھے کے پیٹے میں ڈال کر جلا پاگیا

صحابی رسول صلی اللہ علیہ وسلم ، معاویۃ بن حد تکر ضی اللہ عنہ نے اس کو قتل کیا۔ کتاب تاریخ ابن یونس المصری کے مطابق آخری وقت محمّد <sup>7</sup>نے کہا

7

طرفہ تماشہ ہے کہ محمّد بن ابی بکر جو وفات رسول کے وقت ایک سال کا ہو گا اس کو صحابی ثابت کرنے پر زور لگایا جاتا ہے جبکہ اس نے اس عمر میں نبی سے کون سا علم حاصل کیا ظاہر ہے کہ یہ صرف لیپا پوتی ہے اور تاریخی حقائق کو مسخ کرنا ہے. صحابہ کے لئے کم سے کم عمر چار سال لی گئی ہے۔

کتاب الثقات میں العجلی کہتے ہیں محمد بن أبي بکر الصّدیق لم یکن لَهُ صُحْبَة محمد بن ابی بکر صحابی نہیں ہے۔

امام حسن بصری اس کو الفاسق محمد بن ابی بکر کہا کرتے تھے معجم الکبیر طبرانی

روايات ظهور للمحدى ابو شهريار

فقال: احفظونى؛ لأبى بكر. فقال له معاوية بن حديج: قتلت ثمانين من قومى فى دم عثمان، وأتركك وأنت صاحبه؟! فقتله

# جھے سے ابو بکر کے واسطے چھوڑ دو! معاویہ بن خدت کا نے کہاا پی قوم کے ۸۰ لوگوں کا خون عثان پر قتل کیا اور توانبی کا صاحب تھا تھے کیے چھوڑ دوں

عبد الرحمن بن عُمَدُسُ نام كاايك شخص بهى عثان رضى الله عنه كى شهادت كى سازش مين ملوث تقااس كوشر ف صحابيت ملاليكن بيرايك فتنه پرداز بن گيا و بيرايك مصرى تولے كاسر غنه تھاجس نے
عثان رضى الله عنه كوشهيد كيا تھا- ابن يونس كتاب تاريخ مصر ميں لكھتے ہيں كان رئيس الخيل التى
سارت من مصر الى عثان بير تھاان كارئيس الخيل جو عثان كے لئے مصر سے آئے تھے- تاريخ دمش از
ابن عساكر، تاريخ مصر از ابن يونس اور تاريخ اسلام از الذهبى كے مطابق سن ٣١ هو ميں
وكان ممن حرج على عثمان وسار إلى قتاله. نسأل الله العافية. ثمّ ظفر به معاوية فسحنه
بفلسطين في جماعة، ثمّ هرب من السّمة ن فادركوه بجبل لبنان فشّيلً. ولما أدركوه قالَ لمن قتله:

8

۔ معاویة بن حدیج کو امام بخاری اور جمہور محدثین صحابی مانتے ہیں صرف امام احمد اس کی مخالفت کرتے ہیں - کتاب جامع التحصیل فی أحکام المراسیل از العلائ کے مطابق

معاوية بن حديج قال الأثرم قال أحمد بن حنبل ليست لمعاوية بن حديج صحبة قلت بل له صحبة ثابتة قاله البخاري والجمهور

الأثرم كہتے ہيں امام احمد كہتے ہيں معاوية بن حديج صحابى نہيں ہے ميں كہتا ہوں صحابى ثابت ہيں بخارى اور جمہور ايسا كہتے ہيں

9

بعض لوگوں نے اس کو صحابی تسلیم کیا ہے اور یہ بھی لکھا ہے کہ یہ عثمان کا قاتل تھا لیکن اس راس الخیل کو صحابی کہنا صحابیت کی توہین ہے

یہ ان میں سے تھا جنہوں نے عثان کے خلاف خروج کیا تھااور قمل کیا، ہم اللہ سے اس پر عافیت ما تکتے ہیں، پھر معاویہ اس پر جھیٹے اور اس کو فلسطین میں قید کیاا بیک جماعت کے ساتھ، پھر جیل سے فرار ہوا اور جبل لبنان پر جاکر پکڑا گیااور اس کو قمل کیا گیا. پس جب اس کو پکڑااور قمل کرنے لگے تواس نے کہار بادی ہو! اللہ سے ڈر، میرے خون کے معاطے پر، کیونکہ میں اصحاب شجرہ میں سے ہوں. کہااس پہاڑ پر بھی بہت درخت ہیں اور اس کو قمل کیا

کتاب، کتاب الولاۃ وکتاب القضاۃ للکندي کے مطابق اسی زمانے میں ۳۱ سے میں ابن بکی خذیفۃ، وابن عُدیس، وہنان یہ بُن بِسْر بھی قتل کے گئے جو عثان کے قتل میں شریک تھے۔ ان شر پہندوں نے عثان رضی اللہ کو شہید کیا لیکن قصاص سے چی نہ سکے اور پکڑے گئے اور قتل بھی ہوئے بلاشبہ اللہ مظلوم کا خون رائیگاں نہیں جانے دیتا

علی رضی اللہ عنہ ہنگامی صورت حال میں خلیفہ ہوئے اس وجہ سے بعض صحابہ نے ان کی بیعت نہیں کی کیونکہ بہت سے اہم مسائل امت کے نز دیک تھے <sup>10</sup>، مثلا ابن عمر رضی اللہ عنہ کے حوالے سے مصنف ابن ابی شیبہ کی روایت ہے

10

10

كتاب تاريخ ابن الوردي از عمر بن مظفر ابن الوردي المعري الكندي (المتوفى: 749هـ) كے مطابق

وبايعته الْأَنْمَار إِلَّا نَفرا قَليلا، منْهُم: حسان وَكَعب بن مَالك ومسلمة بن مخلد وَأَبُو سعيد الْخُدْرِيِّ والنعمان بن بشير وَمُحَمَّد بن مَسلمة وفضالة بن عبيد وَكَعب بن عجْرة وَزيد بن ثَابت، كَانَ هَوُّلَاء قد ولاهم عُثْمَان على الصَّدقَات وَغَيرهم، وَلم يبايعه أَيْضا سعيد بن زيد وَعبد اللَّه بن سَلام وصهيبَ وَأُسَامَة بن زيد وَقُدَامَة بن مَظْعُون والمغيرة بن شُعْبَة وَسموا لذَلك الْمُعَتزلَة

علی کی بیعت انصار میں سے تھوڑے سے اصحاب نے کی، ان میں حسان بن ثابت، کَعب بن مالک ، مسلمة بن مخلد ، آبُو سعید الْخُدْرِيّ ، النعمان بن بشیر ، مُحَمّد بن مسلمة ، فضالة بن عبید ، کَعب بن عجْرة اور زید بن ثابت تھے اور یہ وہ لوگ تھے جن کو عثمان نے صدقات پر مقرر کیا ہوا تھا ۔ اور ان کی بیعت نہیں کی سعید بن زید ، عبد اللّه بن سلام ، صهیب ، اسامہ بن زید ، قَدَامَة بن مَظْعُون اور المغیرة بن شُعْبَة نے اور ان کو المُعْتَزلَة نام دیا

حدثنا ابن علية ، عن أيوب ، عن نافع ، عن ابن عمر ، قال : كما بويع لعلي أتاني فقال : إنك امرؤ محبب في أهل الشام ، وقد استعملتك عليهم ، فسر إليهم ، قال : فذكرت القرابة وذكرت الصهر ، فقلت : أما بعد فوالله لا أبايعك ، قال : فتركني وخرج ، فلما كان بعد ذلك جاء ابن عمر إلى أم كلثوم فسلم عليها وتوجه إلى مكة نافع ، عبدالله بن عمرضى الله عند روايت كرتے بيل كه عبدالله بن عمرضى الله عنى رضى الله عنه مير عياس آئواور كهاآپ ايس محبوب بيل ، اور ميل آپ كوان پر عامل بناتا بول البذاآپ ان كى طرف جائيل عبدالله بن عمررضى الله عنه عبر الله بن عمر منى الله عنه عبر رضى الله عنه عبر رضى الله عنه عبر الله بن عمر منى الله عنه عبر كر بيات كر كيات كود باس ك بعد كها: الله كى قتم ! ميل الله عنه بيل بعد كها الله كى بيعت نبيل كرول گا-اس كے بعد ابن عمر رضى الله عنه ام كلثوم كے پاس آئے انهيل سلام كيا اور كى بيعت نبيل كرول گا-اس كے بعد ابن عمر رضى الله عنه ام كلثوم كے پاس آئے انهيل سلام كيا اور كم بودانه ہوگئے

عامہ صحابہ کا اجتہاد تھا کہ ابھی عثمان رضی اللہ عنہ کے قتل کا قصاص ضروری ہے اور بعض صحابہ کا اجتہاد تھا کہ خلیفہ کی بیعت کے لئے جنگ کرتے رہے اور باتی تھا کہ خلیفہ کی بیعت کے لئے جنگ کرتے رہے اور باتی قصاص کے مطالبہ کرتے رہے لیکن یہی چیز ایک فتنہ تھی جس کو فتنہ پر داز لوگ بھڑکاتے رہے۔ بالاخر علی رضی اللہ عنہ نے معاویہ رضی اللہ سے صلح کی جس پر ان کے لئنگر میں پھوٹ پڑگی اور وہ شیعہ اور خوارج میں بٹ گیا۔ خوارج میں سے عبدالرحمٰن بن ملجم المرادی الثّدوکی تھا۔ کتاب تاریخ مصر از ابن یونس کے مطابق عبدالرحمٰن بن ملجم المرادی الثّدوکی نے معاذ بن جبل رضی اللہ عنہ سے قرآن کی تعلیم حاصل کی اور مصر میں یہ شخص عبدالرحمٰن بن عدلیں کا پڑوئی تھا، صفین میں علی رضی اللہ عنہ کی تعلیم حاصل کی اور مصر میں یہ شخص عبدالرحمٰن بن عدلیں رضی اللہ عنہ کو شہید کیا

زید بن ثَّابت کے لئے ایک قول یہ بھی ملتا ہے کہ ان کی وفات عثمان رضی الله عنہ کے دور میں ہو گئی تھی (مصنف)

روايات ظهور للمحدى

ابو بکر رضی اللہ عنہ کے بعد امت کے شروع کے تین خلیفہ شہید ہوئے ابو بکر رضی اللہ تعالی عنہ مدت خلافت رئیج الاول اا ہجری سے ۱۳ ہجری جمادی الاولی کل مدت دوسال دوماہ

عمر رضی اللہ تعالی عنہ مدت خلافت جمادی الاولی ، ۱۳ ہجری سے ۲۳ ہجری ذی الحجہ کل مدت دس سال سات ماہ

عثان رضی اللہ تعالی عنہ مدت خلافت ذی الحجہ ۲۳ ہجری سے ۳۵ ہجری ذی الحجہ کل مدت بارہ سال

علی رضی اللہ تعالی عنہ مدت خلافت ذی الحجہ ۳۵ ہجری سے ۴۰ ہجری رمضان کل مدت جارسال نوماہ

علی رضی اللہ تعالی عنہ نے وفات سے پہلے حسن رضی اللہ تعالی عنہ کو خلیفہ کیا-الذہبی کتاب سیر الاعلام میں لکھتے ہیں

بُوْيعَ الحَسَنُ، فَولِيَهَا سَبْعَةَ أَشْهُرٍ وَأَحَدَ عَشَرَ يَوْماً، ثُمَّ سَلَّمَ الأَمْرَ إِلَى مُعَاوِية حسن پر بیعت ہوئی پس انہوں نے سات مہینے اادن حکومت کی، پھر خلافت مُعَاوِیَة کو دے دی الذهبی کتاب سیر الاعلام میں لکھتے ہیں

نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے حسن رضی اللہ تعالی عنہ کے لئے فرمایا بے شک میہ میر ابیٹا سر دارہے اور اللہ اس کے ذریعے مسلمانوں کے دوعظیم گروہوں میں صلح کرائے گالیس جب معاویہ نے صلح کومانا اور روايات ظهور المحصري (بو شهريار

اس پر تیار ہوئے تو وہ اور حسن چلتے ہوئے کو فیہ میں داخل ہوئے اور معاویہ خلیفہ ہوئے رہے الثانی میں اور وہ سال ا

یہ سال صحابہ کے در میان عام الجماعہ کے نام سے مشھور ہوا

حسن رضی اللہ عنہ نے علی رضی اللہ عنہ کی وفات کے اگلے سال ۴۱ هجری میں خلافت سے دست بر داری کا اعلان کر دیا ۔ چونکہ وہ حسین رضی اللہ عنہ کے بڑے بھائی تھے اس لئے خاندان علی کے اک نمائندہ تھے ۔ معاویہ رضی اللہ عنہ کے دور میں دونوں بھائیوں کو وظیفیہ بھی ملتارہا ۔ حسن رضی اللہ عنہ کی من ۵۰ هجری میں وفات ہوئی

#### مملكت قيصرير حملير

معاویه رضی الله عنه کادور خلافت پر سکول رہااور انہوں نے قیصر کے خلاف جہاد کیا۔ اِبوعمرو خلیفة بن خیاط (التوفی: 240ه) اپنی کتاب تاریخ خلیفة بن خیاط میں لکھتے ہیں کہ

كتب عُثْمَان إِلَى مُعَاوِيَة أَن يغزي بِلَاد الرّوم فَوجه يَزِيد بْن الحْر الْعَبْسِي ثُمَّ عَبْد الرَّمْمَن بْن خَالِد بْن الْوَلِيد عَلَى الصائفتين جَمِيعًا ثُمَّ عَزِله وَولَى سُفْيَان ابْن عَوْف الغامدي فَكَانَ سُفْيَان يخرج فِي الْبر ويستخلف عَلَى الْبَحْر جُنَادَة بْن أَبِي أُميَّة فَلم يزل كَذَلِكَ حَتَّى مَاتَ سُفْيَان فولى مُعَاوِيَة عَبْد الرَّحْمَن بْن خَالِد بْن الْوَلِيد ثُمَّ ولى عبيد الله بْن رَبَاح وشتى فِي أُرض الرّوم سنة سِتّ وَثَلَاثِينَ

عثان رضی اللہ تعالی عنہ نے اپنے دور خلافت میں معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کو تھم کھھا کہ روم کے شہر ول پر جملے کئے جائیں لپس معاویہ نے توجہ کی یُزید بُن الحر العُنبُی کی طرف عَبْد الرَّحْمَن بُن خَالدِ بُن الْوَر العُنبُی کی طرف اور دونوں کو گرمیوں کے موسم میں امیر مقرر کیا چر بٹادیا اور سُفیّان ابْن عَون الغامہ کی کوبری جنگ پر اور بحرکی معرکے پر جنگ و بَن بُن الخامہ کی کو مقرر کیا اور ان کو معذول نہیں کیا حتی کہ سفیان کی وفات ہوئی اس کے بعد مُعَاویة عَبْد الرَّحْمَن بُن مَر

رودبارس ظهور المحسري ابو شهربار

غَالِدِ بْنِ الْوَلِيدِ كُو مَقْرِر كَيااوران كے بعد عبيداللّہ بْنِ رَبَاح كوروم كے شيروں كے لئے مقرر كياس ۳۷ هجري تک

الذہبی (المتوفی: 748 هـ) اپنی کتاب تاریخ الباسلام ووفیات المشاہیر والاعلام میں سن ۳۲ هجری کے حوالے سے لکھتے ہیں کہ

سنة اثنتين وثلاثين: فيها كانت وقعة المضيق بالقرب من قسطنطينية، وأميرها معاوية سن ۳۲ هجری : اوراس میں المضیق کا واقعہ ہوا جو قسطنط ببہیۃ کے قریب ہے ، اوراس کے امیر معاویۃ

المضیق اک ننگ سمندری گرز گاہ ہے اور اس ہے مراد در دانیلیس ہے جوا بجین سمندر کو مرمرا سمندر سے ملاتا ہے۔ لیکن ان تمام معر کول کے باوجود اسلامی لشکر القَّسَطَنطِيبيَّة نہيں پہنچ سکا-الذہبی (المتوفى: 748ه.) اپني كتاب تاريخ الإسلام ووفيات المشاہير والأعلام ميں سن ٥٠ هجري كے حوالے سے لکھتے ہیں کہ

وَفِيهَا غَزْوَةُ الْقُسْطَنْطِينِيَّةَ، كَانَ أَمِيرُ الْجَيْشِ إلَيْهَا يَزِيدُ بْنُ مُعَاوِيَةً، وَكَانَ مَعَهُ وُجُوهُ النَّاسِ، وَمِّنْ كَانَ مَعَهُ أَبُو أيوب الأنصاري -رضي الله عنه

اور اس میں غُرُوُوُ القُسْطَنْطِيهِ بِيَّةَ ہوااور امير لشکر عساکريزيد بن معادبہ بتھے اور ان کے ساتھ لوگ تھے اور إَبُو إيوب الأنصاري - رضي الله عنه . تجمي ساتھ تھے ۔

مزيد تفصيل إبي زرعة الدمشقي (التوفي: 281هه) بتاتے ہیں کہ إلى زرعة الدمشقي (المتوفي: 281ه) اين كتاب تاريخ إلى زرعة الدمشقي ميں لکھتے ہيں كہ قَالَ سَعِيدُ بْنُ عَبْدِ الْعَزِيزِ: فَأَغْزَا مُعَاوِيةُ الصَّوَائِفَ، وَشَتَّاهُمْ بِأَرْضِ الرُّومِ سِتَّ عَشْرَةَ صَائِفَةً، تَصِيفُ كِمَا وَتَشْتُو، ثُمَّ تُقْفِلُ وَتَدْخُلُ مُعَقِّبَتُهَا، ثُمُّ أَغْزَاهُمْ مُعَاوِيَةُ ابْنُهُ يَزِيدَ في سَنَةِ

خَمْسٍ وَخَمْسِينَ فِي جَمَاعَةٍ مِنْ أَصْحَابِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وسَلَّمَ فِي الْبَرِّ وَالبُحَرِ
حَقَّ جَازَ هِيمِ الْخَلِيجَ، وَقَاتَلُوا أَهْلَ الْقُسْطَنْطِينِيَّةٍ عَلَى بَاهِمَا، ثُمُّ قَفَلَ
سَعِيدُ بُنُ عَبْرِ الْعَزِيزِ كَتِ بِين كَه مُعَاوِيةُ فَ القَّوَائِفُ (الرميول كَ موسم بين حمل ) كي اور سوله حمله
ارض روم پركيه ... هريزيد بن معاويه في هجري بين اصحاب رسول كى جماعت كساته سمندر
اور خَشَكَى كي ذريعه حمله كرك ظَنِي كو ياركيا اور الل الشَّتَطَنْطِيبِيَّةٍ سان كي درواز هي بِجنَّك كي

امام بخاری صحیح میں باب ماقیل فی قال الروم میں روایت بیان کرتے ہیں کہ اللہ کے نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرما یا<sup>11</sup>

أَوَّلُ جَيْشٍ مِنْ أُمَّتِي يَغْزُونَ مَدِينَةَ قَيْصَرَ مَغْفُورٌ لَمَهُمُ مِنْ أُمَّتِي يَغْزُونَ مَدِينَةَ قَيْصَرَ مَغْفُورٌ لَمَهُمُ مَرى السَّرَ عَلَيْهِ السَّرِي السَّرَ عَلَيْهِ السَّرِي السَّرَ عَلَيْهِ السَّرِي السَّرَ عَلَيْهِ السَّرِي السَّرِي السَّرَ عَلَيْهِ السَّرِي السَّرَ عَلَيْهِ السَّرَ عَلَيْهُ السَّرَ عَلَيْهِ السَّمِ عَلَيْهِ السَّرَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ السَّرَ عَلَيْهِ السَّرَ عَلَيْهِ السَّرَ عَلَيْهِ السَّرَ عَلَيْهِ السَّمِ عَلَيْهِ السَّلَيْمِ السَّلِي السَّلَ عَلَيْهِ السَّلَيْمِ السَّلِي الْعَلَيْمِ السَّلِي الْعَلِي السَّلِي السَّلِي السَّلِي السُلِي السَّلِي السَلِي السَّلِي السَلِي السَ

بخاری کے شارح المُهلَّبُ کہتے ہیں کہ

قَالَ الْمُهَلَّبُ فِي هَذَا الْحَدِيثِ مَنْقَبَةٌ لِمُعَاوِيَةً لِأَنَّهُ أَوَّلُ مَنْ غَزَا الْبَحْرَ وَمَنْقَبَةٌ لِوَلَدِهِ يَزِيدَ لِأَنَّهُ أَوَّلُ مَنْ غَزَا الْبَحْرَ وَمَنْقَبَةٌ لِوَلَدِهِ يَزِيدَ لِإِنَّهُ أَوَّلُ مَنْ غَزَا مَدِينَةَ قَيْصَرَ – بحوا له فتح البارى از ابن الحجر

الْمُنَّابُ کہتے ہیں کہ اس حدیث میں منقبت ہے معاویہ کی کیونکہ ان کے دور میں بحری حملہ ہوااور منقبت ہے ان کے بیٹے کی کہ انہوں نے سب سے پہلے قیصر کے شہریر حملہ کیا

1

یہ روایت ام حرام بنت ملحان رضی الله تعالی عنها کی ہے اور ام حرام ، انس بن مالک رضی الله تعالی عنہ کی خالہ اور عُبادةً بنِ الصَّامتِ رضی الله تعالی عنہ کی بیوی ہیں. مدینہ کی رہنے والی تھیں. یہ شامی نہیں ہیں ، مسلمان فتوحات کی وجہ سے بہت علاقوں میں پھیل گئے تھے۔ روایت کے دوسرے راوی ثور بن یزید کے لئے احمد کہتے ہیں کہ : وکان من أهل حمص اور یہ اہل حمص میں سے تھے - ابن معین کہتے ہیں اُزھر الحرازي اوراسد بن وداعة علی کو گالیاں دتیے تھے بوالہ دتیے تھے و کان ثور بن یزید لا یسب علیا اور ثور بن یزید علی کو گالیاں نہیں دیتے تھے بحوالہ الکامل في ضعفاء الرجال از ابن عدی - اس روایت میں شامیوں کا تفرد نہیں. اس کے ایک راوی خالد بن معدان بن أبي کرب الکلاعي بھی ہیں - الأعلام الزرکلي کے مطابق : خالد بن معدان بن أبي حمص کر ب الکلاعي، أبو عبد الله: تابعي، ثقة، ممن اشتھروا بالعبادة. أصله من الیمن، وإقامته في حمص (بالشام) خالد بن معدان بن أبي کرب الکلاعي، أبو عبد الله یمنی تھے لیکن حمص شام میں رہتے

روايات ظهور المحمدي ابو شهريار

### بیعت یزید سے خلافت تک

حسن رضی اللہ عنہ کی سن ۵۰ هجری میں وفات ہوئی۔ سن ۵۱ ہجری میں بزید بن معاویہ نے الشنظ طبیبیّة پُر حملہ کر کے امّت میں اپنی امیر کی صلاحیتوں کو منوالیا۔اس حملے میں جلیل القدر اصحاب رسول بھی ساتھ تھے۔ سن ۵۱ هجری میں معاویہ رضی اللہ عنہ نے بزید کی بیعت کی طرف لوگوں کو دعوت دی

بخاری نے سورہ الاحقاف کی تفسیر میں بیان کیاہے کہ

باب {وَالَّذِي قَالَ لِوَالِدَيْهِ أُفِّ لَكُمَّا أَتَعِدَانِي أَنْ أُخْرَجَ وَقَدْ خَلَتِ الْقُرُونُ مِنْ قَبْلِي وَهُمَا يَسْتَغِيثَانِ اللَّهَ وَيْلَكَ آمِنْ إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقِّ فَيَقُولُ مَا هَذَا إِلَّا أَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ (17)} [الأحقاف: 17

حَدَّثَنَا مُوسَى بْنُ إِسْمَاعِيلَ حَدَّثَنَا أَبُو عَوَانَةً عَنْ أَبِي بِشْرٍ عَنْ يُوسُفَ بْنِ مَاهَكَ قَالَ كَانَ مَرُوَانُ عَلَى الْحِجَازِ اسْتَعْمَلَهُ مُعَاوِيَةً، فَخَطَبَ فَجَعَلَ يَذُكُرُ يَزِيدَ بْنَ مُعَاوِيَةً، لِكَىْ يُبَايِعَ لَهُ بَعْدَ أَبِيهِ، فَقَالَ لَوْ خَدُوهُ. فَدَخَلَ بَيْتَ عَائِشَةً فَلَمْ بَعْدَ أَبِيهِ، فَقَالَ لَهُ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ أَبِي بَكْرٍ شَيْئًا، فَقَالَ خُذُوهُ. فَدَخَلَ بَيْتَ عَائِشَةً فَلَمْ يَقْدرُوا عَلَيْهِ فَقَالَ مَرْوَانُ إِنَّ هَذَا الَّذِى أَنْزَلَ اللَّهُ فِيهِ { وَالَّذِي قَالَ لِوَالِدَيْهِ أَفِي لَكُمَا يَقْدرُوا عَلَيْهِ فَقَالَ مَرْوَانُ إِنَّ هَذَا الَّذِى أَنْزَلَ اللَّهُ فِيهِ { وَالَّذِي قَالَ لِوَالِدَيْهِ أَفِي لَكُمَا اللَّهُ فِينَا شَيْئًا مِنَ الْقُرْآنِ إِلاَّ أَنَّ اللَّهَ أَتَعِدَانِيْ }. فَقَالَتْ عَائِشَةُ مِنْ وَرَاءِ الْحِجَابِ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ فِينَا شَيْئًا مِنَ الْقُرْآنِ إِلاَّ أَنَّ اللَّهُ أَنْ فَلَا مُدْرى

مروان جومعاویہ رضی اللہ تعالی کی جانب سے تجازیر (گورٹر) مقرر تھے انہوں نے معاویہ کے بعد یز یکن بُنُ مُعَاویۃ کی بیعت کے لئے خطبہ دیا ۔ پس عَبُدُ الرَّحْمَنِ بُنُ بِلِّی بُرُ نِے پکھ بولا ۔ جس پر مروان بولے اس کو پکڑو اور عَبُدُ الرَّحْمَنِ بُنُ بِلِی بُرُ عائشہ رضی اللہ تعالیٰ کے گر میں داخل ہو گئے ۔ اس پر مروان بولے کہ یہی وہ مختص ہے جس کے لئے نازل ہوا ہے {وَالَّذِي قَالَ لِوَالِدَيْهِ أَفَّ لَكُمَا اللہ تعالیٰ نے پردے کے چیچے سے فرمایا کہ حمارے لئے قرآن میں سواے برات کی آبات کے کھی نازل نہ ہوا

روايات ظهور المحسرى (بو شهريار

عائشہ رضی اللہ تعالی عنہا کی وفات ۷۵ هجری کی ہے لہذا بیہ واقعہ معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ سے کم از کم تین سال پہلے کا ہے

ابوعم و فليفة بن خياط (التوفى: 240ه) اپنى كتاب تارت خليفة بن خياط ميس كتص بين كه في سنة إلحدَى و خمسين وفيها غزا يَرِيد بن مُعَاوِية أَرض الرّوم وَمَعَهُ أَبُو أَيُوب الْأَنْصَادِيّ وفيها دَعَا مُعَاوِية بْن أَبِي سُفْيَان أهل الشّام إلى بيعة ابنه يَزِيد بْن مُعَاوِية فأجأبوه وَبَايَعُوا اور سن اه هجرى مين زيد بن معاويه في ادوى مر زمين پرجهاد كيااوران كساته سخ إلويّاوب الأنسّاريّاوراكي سالمكاويه بن إلى سُفيًان في الله شام كويزيد بن معاويدى بيعت كى وعوت دى جس كوانون في بيعت كى وعوت دى جس كوانون في الموراكي الور بيعت كى

## خروج حسين اور اہل كوفيه كاخروج

کوفیوں نے حسین رضی اللہ تعالی عنہ کو ورغلایا اور کوفہ آنے کی دعوت دی حسین اپنے خاندان والوں کو فیول نے حسین رضی اللہ تعالی عنہ کو ورغلایا اور کوفہ آنے کی دعوت دی حسین اپنے خاندان والوں کو لے کر کوفہ جھیجا۔ مسلم نے کوفہ میں حسین کی اجازت سے پہلے خروج ظاہر کر دیا اور بیت المال لوٹا جس کی پاداش میں بھرہ کے گورنر عبید اللہ ابن زیاد نے مسلم بن عقیل کاسر تن سے جدا کر دیا۔ اس کی خبر حسین رضی اللہ تعالی عنہ کئی اور وہ زور اور قوت جس کا دعوی کوفیوں نے کیا تھا اس کی قلعی کھل گئی۔ حسین رضی اللہ تعالی عنہ کے جای کوفہ والے بھلوڑے نکلے اور عین موقعہ ہر کھا گئے۔

حسین رضی اللہ تعالی عنہ نے اپناراستہ کوفہ سے بدل لیااور نامعلوم سمت کارخ کیا<sup>12</sup>۔ حسین رضی اللہ تعالی عنہ کاخروج کے حوالے سے موقف بدل چکا تھااور وہ کوفہ سے دور جارہے تھے۔ کوفہ کے بلوائیوں کو پتا تھا کہ اگر حسین کے پاس سے وہ خطوط حکومت تک پہنچ گئے توان کی شامت آ جائے گ

<sup>12</sup> 

شیعوں نے اس حوالے سے غلو کا عقیدہ اختیار کیا کہ حسین رضی الله عنہ تو پیدا ہی شہید ہونے کے لئے ہوئے تھے اور ان کو پتا تھا کہ کربلا میں قتل ہوں گے لہذا اس طرف رخ کیا یہ عقیدہ عیسائیت سے ملتا جلتا ہے جس کے مطابق عیسی علیہ السلام کی پیداش ہی صلیب پر جان دینے کے لئے ہوئی تھی

روايات ظهور المحمدي (بو شهريار

لہذا خط تلف کرنے کی غرض سے حینی قافلے کا پیچھا کیا گیااور خیموں کو انگ لگادی گئی ۔اس بلوے میں علی بن حسین علی بن حسین اور پچھ خواتین نچ گئیں لیکن حسین رضی اللہ تعالیٰ عنہ شہید ہوگئے ۔ علی بن حسین اور خواتین کو حکومت نے دمشق پیچادیا گیا کیونکہ ان کی حفاظت ضروری تھی ۔اگر خلیفہ وقت کا ان کو قتل کرناہی مقصود ہوتا تو راستہ میں ہی سب کو چن چن کر موت کے گھاٹ اتار دیا جاتا لیکن نہ صرف وہاں ان کو عزت و تکریم سے رکھا گیا بلکہ واپس مدینہ پہنچادیا گیا

بخارى بَابُ مَنَاقِبِ الْحَسَنِ وَالْحَيُنِ رَضِى اللَّهُ عَنْمَا مِلْ بِيان كرتے بِيل كه حَدَّثَنِ مَنْ اللهِ عَنْ عَنْ حَدَّثَنِي حُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ، حَدَّثَنَا جَرِيرٌ، عَنْ مُحَمَّدٍ، مَنْ الحُسَيْنِ بْنِ إِبْرَاهِيمَ، قَالَ: حَدَّثَنِي حُسَيْنُ بْنُ فِي اللهِ عَنْ أَنِسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِي اللهُ عَنْهُ، أَيْ عُبَيْدُ اللهِ بْنُ زِيَادٍ بِرَأْسِ الحُسَيْنِ عَلَيْهِ السَّلامُ، فَجُعِلَ فِي طَسْتٍ، فَجَعَلَ يَنْكُتُ، وَقَالَ فِي حُسْنِهِ شَيْئًا، فَقَالَ أَنسٌ: «كَانَ أَشْبَهَهُمْ برَسُول اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَقَالَ فِي حُسْنِهِ شَيْئًا، فَقَالَ أَنسٌ: «كَانَ أَشْبَهَهُمْ برَسُول اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَكَانَ مَعْضُوبًا بالوَسْمَةِ

عبید الله ابن زیاد کے پاس صحابی رسول انس بن مالک بھی موجود تھے اور حسین کا سر اک طشت میں رکھا گیا تو عبید الله ابن زیاد نے سوچ میں غرق (زمین) کریدتے ہوئے حسین کے حسن کے بارے میں پچھے کہا جس پر انس رضی الله تعالی ہوئے کہ بیر رسول صلی الله علیہ وسلم کے مشابہ ہیں اور حسین نے مالوں کو خضاب دیا ہوا تھا

صحابی رسول انس بن مالک کی عبید الله ابن زیاد کے پاس موجودگی اس طرف اشارہ کرتی ہے کہ عبید الله ابن زیاد کا حسین کو قتل کرنے کاارادہ نہ تھاور نہ وہ حسین رضی الله تعالی عنه کی تعریف بالکل نہ کرتا- ابن عمر رضی الله عنه ، یزید بن معاویہ کو حسین رضی الله تعالی عنه کی شہادت کا ذمہ دار نہیں مسجھتے تھے بخاری باب مُناقبِ الحُسَنِ وَالحَسَيْنِ رَضِیَ اللَّهِ عَشْمًا میں روایت کرتے ہیں کہ

حَدَّثَنِي مُحَمَّدُ بْنُ بَشَّارٍ، حَدَّثَنَا غُنْدَرٌ، حَدَّثَنَا شُعْبَةُ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي يَعْقُوبَ، سَمِعْتُ ابْنَ أَبِي نُعْمٍ، سَمِعْتُ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ عُمَرَ، وَسَأَلَهُ عَنِ المُحْرِمِ؟ قَالَ: شُعْبَةُ أَحْسِبُهُ يَقْتُلُ الذُّبَابَ، فَقَالَ: أَهْلُ العِرَاقِ يَسْأَلُونَ عَنِ الذُّبَابِ، وَقَدْ قَتَلُوا ابْنَ ابْنَةِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ روايات ظهور المحصري

ا بُن الِی نُعْمِ کہتے ہیں میں نے عَبَدَ اللَّهِ بْنُ ثُمْرٌ کو سناجب ان سے محرم کے بارے میں سوال ہوا کہ اگر محرم (احرام) کی حالت میں کہمی قتل ہو جائے تو کیا کریں پس انہوں نے کہالِکُ العرَّاقِ مَلَّمی کے بارے میں سوال کرتے ہیں اور انہوں نے رسول اللَّهِ صَلَّی اللَّهُ عَلَیْهِ وَسَلَّمَ کے نواسے کا قتل کیا

بخاری نے ابن عمر کی بیر روایت بیان کر کے قتل حسین کا بوجھ اَبِلُ العرِّ اَقِ پر بتایا اور اَبِلُ الشام کواس کا ذمہ دار قرار نہ دی

تاریخ کے مطابق حسین رضی اللہ تعالی مدینہ سے کوفہ جارہے تھے لیکن شہید کر بلا میں ہوئے ۔ اگر مدینہ سے سفر کیا جائے تو کر بلا کوفہ کے بعد آتا ہے ۔ زمینی حقائق کو جھٹلانا مشکل ہے ۔ کر بلا سے کوفہ کا فاصلہ ۲۰ میل ہے گویا حسین رضی اللہ تعالی عنہ کوفہ کو چھوڑ کر کر بلا میں ۲۰ میل دور شہید ہوئے بعض لا علم لوگ کہتے ہیں کہ ہو سکتا ہے لہ حسین رضی اللہ عنہ اس رہتے سے کوفہ گئے ہوں جو مدینہ سے کر بلا ہوتا ہوا جاتا ہے لیکن میدان کی لا علمی ہے ابن کثیر کی البدایہ والنہا یہ اور شیعہ کتب میں مدینہ سے کر بلا کی طرف یہ موجود ہے کہ حسین نے کون سارستہ اختیار کیا اور پھرستے ہیں اپنارخ کوفہ سے کر بلاکی طرف تبدیل کیا۔

اس واقعہ کے ۱۰۰ اسال بعد ابو مخنف لوط بن کیگی نے جو اپنے زمانے میں آگ لگانے والا شیعہ مشہور تھا اور اک قصہ گو تھا اس نے گھڑ کر مختلف قصے اس واقعہ سے متعلق مشھور کیے جن کو ذاکرین اب شام غریباں میں بیان کرتے ہیں جو نہایت عجیب اور محیر العقول ہیں مثلا حسین کا اک اک کر کے اپنے رشتہ داروں کو شہید ہونے بھیجنا – ان کے قتل کے وقت آسمان سے خون کی بارش ہونا – آسمان سے ھاتف غیبی کا لیکار نا – قبر نبی سے سسکیوں اور رونے کی آواز آئا – حسین کے کٹے ہوئے سر کا نوک نیزہ کی تاکلات سورہ کہف کرنا – وغیرہ

حسین رضی اللہ تعالی عنہ کے ساتھ صرف ان کے خاندان والے تص سارے المبیت بھی نہیں تھے ( مثلا حسین کے بھائی محمہ بن (علی) حنفیۃ بن ابی طالب اور ابن عباس رضی اللہ تعالی عنہ )۔

روديار ظهور المحدي ابو شهربار

## یز مدبن معاویہ کے خلاف اہل مدیبنہ کی بغاوت

تاریخ الطیری دار التراث بیروت ج۵ص ۸۰ کے مطابق کچھ لوگوں نے خلیفہ یزید کے بارے میں عجیب یا تیں کیں <sup>13</sup>مثلا

قَالَ لوط14: وَحَدَّثَنَى أَيْضًا مُحُمَّد بن عَبْدِ الْعَزِيز بن عَبْدِ الرَّحْمَن بْن عوف ورجع المنذر من عِنْدَ يَزيد بن مُعَاوِيَة، فقدم عَلَى عُبَيْد اللَّهِ بن زياد الْبَصْرة... فأتى أهل الْمَدِينَة، فكان فيمن يحرض الناس عَلَى يَزيد، وَكَانَ من قوله يَوْمَئِذِ: إن يَزيد وَاللَّهِ لقد أجازي بمائة ألف درهم، وإنه لا يمنعني مَا صنع إلى أن أخبركم خبره، وأصدقكم عنه، وَاللَّهِ إنه ليشرب الخمر، وإنه ليسكر حَتَّى يدع الصَّلاة

أبو عمرو خليفة بن خياط بن خليفة الشيباني العصفري البصري (المتوفي: 240هـ) تاريخ ميں لكهتے

وَفَاة يزِيد بنِ مُعَاوِيَة قرئَ عَلَى ابْن بكير وَأَنا أسمع عَن اللَّيْث قَالَ توفي أمير الْمُؤمنينَ يَزيد في سنة أربع وستينَ لَيلَة الْبدر في شهر ربيع الأول

وَفَاة يزيَدُ بن مَعَاوِيَة ، عَلَى ابن بكير نے بيان كيا اور ميں سن رہا تھا كہ ليث نے كہا أمير الْمُؤمنينَ یزید کی وفات ٦٤ ه البدر ( مكمل چاند ) کی رات ہوئی ربیع الأول کے مہینے میں

اس ير ابوبكرابن العربي (المتوفى: ٥٤٣) كتاب العواصم من القواصم ميں لكهتے ہيں

فإن قيل. كان يزيد خمارًا. قلنا: لا يحل إلا بشاهدين، فمن شهد بذلك عليه بل شهد العدل بعدالته. فروى يحيى بن بكير، عن الليث بن سعد، قال الليث: توفي أمير المؤمنين يزيد في تاريخ كذا فسماه الليث أمير المؤمنين بعد ذهاب ملكهم وانقراض دولتهم، ولولا كونه عنده كذلك ما قال إلا توفي يزيد اگرکہاجائے کہ پزید شرابی تھا تو ہم کہتے ہیں کہ بغیردوگواہ کے یہ بات ثابت نہیں ہوسکتی تو کس نے اس بات کی گواہی دی ہے؟ بلکہ عادل لوگوں نے تو یزید کے عدل کی گواہی دی ہے۔ چنانچہ یحیی بن بکیرنے روایت کیا کہ امام لیث بن سعد نے کہا: امیرالمؤمنین یزید فلاں تاریخ میں فوت ہوئے ۔تو یہاں پراما م لیث نے یزید کو امیرالمؤمنین کہا ہے ان کی حکومت اور ان کا دور ختم ہونے کے بعد ۔اگران کے نزدیک پزید اس درجہ قابل احترام نہ ہوتا تو یہ صرف یوں کہتے کہ بزید فوت ہوئے

أبو مخنف، لوط بن يحيى بن سعيد بن مخنف الكوفي ہے متروك راوى ہے - قال الدارقطني:

وقال يحيى بن معين: ((ليس بثقة)). وقال مرةً أخرى: ((ليس بشيء)). ثقه نهين ، كوئي چيز نهين وقال ابن عدی: ((شیعی محترق، صاحب أخبارهم)) اگ لگانے والا شیعہ ہے

منذر بن الزبیر الل مدینہ کے پاس آئے تو بیران لوگوں میں سے تھے جو لوگوں کو یزید بن معاویہ کے خلاف بھڑکارہے تھے۔اور بیاس دن کہتے تھے: اللہ کی قتم اینزید نے جھے ایک لاکھ درہم دئے، لیکن اس نے جھے پر جو نوازش کی ہے وہ جھے اس چیز سے نہیں روک سکتی کہ میں تمہیں اس کی خبر بتلاؤں اور اس کے متعلق بھے بیان کردوں۔ پھر انہوں نے کہا: اللہ کی قتم اینزید شرافی ہے اور شراب کے نشے میں نماز بھی چھوڑ دیتا ہے

الطبقات الكبرى از ابن سعد، دار الكتب العلمية - بير وت، ج٥ ص ٣ مي ٢ مي الله بْنِ خُبَرَنَا مُحُمَّدُ بْنُ عُمَرَ 15 قَالَ: حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَٰنِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَبِي وَيْعَةَ الْمَحْزُومِيُّ عَنْ أَبِيهِ قَالَ: وَأَخْبَرَنَا ابْنُ أَبِي ذِنْبٍ عَنْ صَالِحِ بْنِ أَبِي حَسَّانَ قَالَ: وَحَدَّثَنَا سَعِيدُ بْنُ مُحَمَّدٍ عَنْ عَمْرِو بْنِ يَجْبَى عَنْ عَبَّادِ بْنِ غَيْمِ عَنْ عَمِّدِ اللَّهِ بْنِ زَيْدٍ وَعَنْ عَيْرِهِمْ أَيْضًا. كُلُّ قَدْ حَدَّثَنِي. قَالُوا: لَمَّا وَثَبَ أَهْلُ الْمَدِينَةِ لَيَالِي الحرة فأخرجوا بَنِي أَمْمَةُ عَنِ الْمَدِينَةِ وَأَظْهُرُوا عَيْبَ يَزِيدَ بْنِ مُعَاوِيَةً وَخِلافَهُ أَجْمَعُوا عَلَى عَبْدِ اللَّهِ بْنِ حَنْظَلَةً أَمْمَعُوا أَمْرَهُمْ إِلَيْهِ فَبَايَعَهُمْ عَلَى الْمَوْتِ وَقَالَ: يَا قَوْمُ اتَّقُوا اللَّهَ وَحْدَهُ لا شريك له. فو فَأَسْنَدُوا أَمْرَهُمْ إِلَيْهِ فَبَايَعَهُمْ عَلَى الْمَوْتِ وَقَالَ: يَا قَوْمُ اتَّقُوا اللَّهَ وَحْدَهُ لا شريك له. فو الله مَا خَرَجْنَا عَلَى يَزِيدَ حَتَّ خِفْنَا أَنْ نُرْمَى بِالْحِجَارَةِ مِنَ السَّمَاءِ. إِنَّ رَجُلا يَنْكِحُ اللهِ مَا خَرَجْنَا عَلَى يَزِيدَ حَتَّ خِفْنَا أَنْ نُومَى بِالْحِجَارَةِ مِنَ السَّمَاءِ. إِنَّ رَجُلا يَنْكِحُ

جب اہل مدینہ نے حرہ کے موقع پر فساد کیا، بنوامیہ کو مدینہ سے نکال دیا گیا بیزید کے عیوب کا پر چار اس کی مخالفت کی تولوگوں نے عبداللہ بن حنظلہ کے پاس آگر اپنے معاملات انہیں سونپ دے۔ عبداللہ بن حنظلہ نے ان سے موت پر بیعت کی اور کہا: اے لوگو! اللہ وحدہ لاشریک سے ڈرو! اللہ کی قتم ہم نے بزید یہ کے خلاف تنجمی خروج کیا ہے جب ہمیں یہ خوف لاحق ہوا کہ ہم پر کہیں آسمان سے

15

اس کی سند میں أبو عبد الله، محمد بن عمر بن واقد، الواقدي ، الأسلمي مولاهم، المدني ہیں. الواقدی قاضي بغداد تھے عبد الله بن بریدۃ، الأسلمي کے آزاد کردہ غلام تھے سن ۲۰۷ ھ میں وفات ہوئی انکو محدثین متروك مع سعة علمه یعنی اپنی علمی وسعت کے باوجود متروک ہیں کہتے ہیں۔ الواقدي کٹر شیعہ ہیں اس وجہ سے انکی روایت نہیں لی جا سکتی ورنہ تاریخ اور جرح و تعدیل کی کتابوں میں انکے اقوال راویوں کی وفات کے حوالے سے قابل قبول ہیں اگر یہ کہیں تو اس کا مطلب ہوتا ہے کہ وہ بھی کٹر شیعہ ہے

روايات ظهور المحسرى (بو شهريار

پھروں کی بارش نہ ہو جائے کہ ایک آدمی ماؤں ، بیٹیوں اور بہنوں سے نکاح کرتاہے ، شراب پیتا ہے اور نماز چھوڑ تاہے

أَخْبَرَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عُمَرَ قَالَ: حَدَّقَنِي عَبْدُ الرَّمْمَٰنِ بْنُ عُشْمَانَ بْنِ زِيَادٍ الأَشْجَعِيُ 16 عَنْ أَبِيهِ قَالَ: كَانَ مَعْقِلُ بْنُ سِنَانٍ قَدْ صَحِبَ النَّبِيَّ – صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ... أَنْ ذَكَرَ مَعْقِلُ بْنُ سِنَانٍ يَرِيدَ بْنِ مُعَاوِيَةَ بْنِ أَبِي سُفْيَانَ. فَقَالَ: إِنِي خَرَجْتُ كَرْهًا بِبَيْعَةِ هَذَا الرَّجُلِ. وَقَدْ كَانَ مِنَ الْفَضَاءِ وَالْقَدَرِ خُرُوجِي إِلَيْهِ. رَجُلٌ يَشْرَبُ الْمُمْرَ وَيَنْكِحُ الْمُرُومُ

معقل بن سنان نے بزید بن معاویہ بن الی سفیان کا ذکر کیا اور کہا: میں اس مخض کی بیعت سے کر اہت کی وجہ سے نکلا ہوں، اور اس کی طرف جانا، قضاو قدر میں تھا۔ یہ ایسا آدمی ہے جو شر اب پیتا ہے، محرمات سے نکاح کرتا ہے

بخارى بيان كرت بين كه باب إِذَا قَالَ عِنْدَ قَوْمٍ شَيْئًا، ثُمَّ حَرَجَ فَقَالَ بِخِلاَفِهِ حَدَّثَنَا سُلَيْمَانُ بَنُ حَرْبٍ حَدَّثَنَا سُلَيْمَانُ بَنُ حَرْبٍ حَدَّثَنَا حَمَّادُ بَنُ زَيْدٍ عَنْ أَيُّوبَ عَنْ نَافِعٍ قَالَ لَمَّا خَلَعَ أَهْلُ الْمَدِينَةِ يَزِيدَ بْنَ مُعَاوِيَةَ جَمَعَ ابْنُ عُمَرَ حَشَمَهُ وَوَلَدَهُ فَقَالَ إِنِي سَعِعْتُ النَّهِيَّ – صلى الله عليه وسلم – يَقُولُ «يُنْصَبُ لِكُلِّ عَادِرٍ لِوَاءٌ يَوْمَ الْقِيَامَةِ». وَإِنَّا قَدْ بَايَعْنَا هَذَا الرَّجُلَ عَلَى بَيْعِ اللهِ وَرَسُولِهِ، وَإِنَّى لاَ أَعْلَمُ غَدْرًا أَعْظَمَ مِنْ أَنْ يُبَايَعَ رَجُلٌ عَلَى بَيْعِ اللهِ وَرَسُولِهِ، فَإِنِي لاَ أَعْلَمُ غَدْرًا أَعْظَمَ مِنْ أَنْ يُبَايَعَ رَجُلٌ عَلَى بَيْعِ اللهِ وَرَسُولِهِ، فَإِنِي لاَ أَعْلَمُ غَدْرًا أَعْظَمَ مِنْ أَنْ يُبَايَعَ رَجُلٌ عَلَى بَيْعِ اللهِ وَرَسُولِهِ، فَإِنِي لاَ أَعْلَمُ غَدْرًا أَعْظَمَ مِنْ أَنْ يُبَايَعَ رَجُلٌ عَلَى بَيْعِ اللهِ وَرَسُولِهِ، فَإِنَّ لَا أَعْلَمُ عَدْرًا أَعْظَمَ مِنْ أَنْ يُبَايَعَ رَجُلٌ عَلَى بَيْعِ اللهِ وَرَسُولِهِ، فَإِنِي لاَ أَعْلَمُ عَدْرًا أَعْظَمَ مِنْ أَنْ يُبَايَعَ رَجُلٌ عَلَى بَيْعِ اللهِ وَرَسُولِهِ،

نافع کہتے ہیں کہ جب مدینہ والوں نے بُرِیدَ بُنَ مُعَاوِیدً کی بیعت توڑی تو عبد للد ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اپنے خاندان والوں کو جمع کیااور کہا کہ میں نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے سناہے کہ ہر دغا باز کے لئے قیامت کے دن اک جھنڈ اگاڑھا جائے گا۔اور بے شک میں نے اس آدمی کی بیعت کی ہے اللہ

<sup>16</sup> 

روايات ظهور المحسرى ابو شهريار

## اوراس کے رسول (کی اجاع پر) اور میں کوئی الیبابڑا عذر نہیں جانتا کہ کسی کی اللہ اور رسول کے لئے بیعت کی جائے اور پھر توڑی جائے

یزید نے اہل مدینہ کو بیعت پر مجبور کرنے کے لیے مسلم بن عقبہ کو دس مزار فوجیوں کے ساتھ حجاز روانہ کیا۔ اہل مدینہ نے شامی افواج کا مقابلہ کیا مگر تین دن کی جنگ کے بعد شکست کھائی۔ اس بغاوت کو تختی سے کچل دیا گیا۔ س ۱۲ ھے میں بزید بن معاویہ کی وفات ہوئی ان کے بیٹے خلیفہ ہوئے کیکن انہوں نے اس کارکی عظیم ذمہ داری کواٹھانے سے معذرت کی اور مروان بن الحکم کے حق میں خلافت دستبر دار ہوگئے۔ اس کے خلاف ابن زبیر رضی اللہ عنہ نے خروج کیا

عمر وبن العاص التوفی ٦٣ ه كى يزيد بن معاويه كے دور ميں وفات ہو كي-

### ابن زبير رضى الله عنه اور بغاوت

ابن زبیر رضی اللہ تعالی عنہ کے ساتھ مکہ والے تھے۔ ابن زبیر کی شخصیت اس وقت تمام عالم اسلام میں محترم تھی۔ ان کے داعیوں اور ساتھیوں نے عراق مصر وعراق کارخ کیا اور سوائے شام کے باقی سب نے عبداللہ بن زبیر کواپنی و فاداریاں سونپ دیں۔ عراقیوں نے بھی عبداللہ ابن زبیر کی خلافت کو تسلیم کرلیا، بصر ہ پر ان کے بھائی مصعب ابن زبیر کا قبضہ تھا۔ اس طرح ابن زبیر کی خلافت کی حدود حجاز کے علاوہ عراق اور مصر تک و سبع ہو گئیں۔

اد ھر شام میں مروان بن الحکم کی خلافت قائم ہو چکی تھی۔ قبیلہ بنو قیس نے امویوں کے اس فیصلہ کو سلیم کرنے سے انکار کر کیا اور ابن زبیر (بنو قیس) کے در میان معرکہ مرح رابط پیش آیا جس میں بنو قیس کو شکست ہوئی اور اس طرح عبداللہ ابن زبیر کی قوت کو کاری ضرب گئی۔

ا بن زبیر عراق میں خوارج سے الجھ گئے - خوارج کے سر دار نافع بن ارزق نے عراق میں بڑی سخت بدامنی اور شورش بریا کی۔ عبداللہ بن حارث والئی بصرہ کے ساتھ مقابلہ میں نافع مارا گیالیکن خوارج روايات ظهور للمحدى ابو شهريار

کی مزاحت میں کوئی کئی نہ آئی۔ لٰ ابن زبیر نے مہلب بن ابی صفرہ کو خار جیوں کا قلع قع کے لیے
روانہ کیا۔ جس نے بڑے خونریز معر کوں کے بعد ان کی طاقت کو کچل دیا۔ اس دوران عبد الملک بن
مروان شام میں خلیفہ ہوا۔ عبد الملک بن مروان کسی صورت بھی یہ برداشت نہ کر سکتا تھا کہ عراق پر
ابن زبیر کا قبضہ بدستور بحال رہے۔ لمذااس نے ایک زبردست لشکر کے ساتھ عراق پر حملہ کر دیا۔
مصعب بن زبیر جو ایک بہادر اور نڈر سپاہی تھے بڑی جانبازی اور شجاعت سے لڑے مگر عراقیوں نے
محرب وفائی کی اور ان کے بڑے بڑے سردار عبد الملک سے مل گئے۔ ان سے اگرچہ مصعب کی قوت
کمزور ہوگئی مگر انھوں نے مقابلہ جاری رکھا۔ ابر انہیم بن مالک جو اس جنگ میں مصعب کے دست
راست تھے کام آئے۔ اس کے بعد مصعب خود بھی لڑتے ہوئے مارے گئے۔ مصعب کی افواج کو شکست
ہوئی اور وہ میدان سے فرار اختیار کر گئیں۔ اب عراق عبد المک کے قبضہ میں تھا 17۔

عبدالملک کے لیے ابن زبیر سے نمٹنا ضروری تھا چنانچہ تجاج بن یوسف کو ابن زبیر کے خلاف مہم کا انچارج بناکر روانہ کیا گیا۔ تجاج نے مکہ کا محاصرہ کرکے شہر پر سنگباری شروع کر دی اور یہ جنگ ابن زبیر کی شہادت پر منتج ہوئی۔ ان کو سولی دی گئی اور لاش کو عبرت کے لئے صلیب پر چھوڑ دیا گیا۔

صیح مسلم کی حدیث ہے کہ ابن عمر رضی اللہ تعالی عنہ نے ابن زبیر رضی اللہ تعالی عنہ کی سولی پر لاش سے کلام کیا

عبدالله بن عمر فوقف عليه فقال السلام عليك أبا خبيب السلام عليك أبا خبيب السلام عليك أبا خبيب السلام عليك أبا خبيب أما والله عليك أبا خبيب أما والله لقد كنت أنحاك عن هذا أما والله لقد كنت أنحاك عن هذا

17

روايات ظهور المحصري

سلام ہوتم پراے اِباخبیب! سلام ہوتم پراے اِباخبیب! سلام ہوتم پراے اِباخبیب! الله کی قتم میں نے تم کواس سے منع کیا تھا، الله کی قتم میں نے تم کواس سے منع کیا تھا، الله کی قتم میں نے تم کواس سے منع کیا تھا

اس اجہ تہادی غلطی کی وجہ سے امت کو جو غم ملاوہ انتہائی شدید تھااور الفاظ شاید اس کو بیان نہیں کر سکتے لیکن افسوس اتنی جلیل القدر ہستیوں کو کون سمجھا سکتا تھا، یہ توکر گزرنے والا فعل تھا جس کا نتیجہ اللہ پر چھوڑ دیا گیا تھا. اس میں جذبات زیادہ تھے اور اسی لئے آئے تک امت کا اس واقعہ سے جذباتی لگاوہ ہے۔ جس کو قیامت تک ختم نہیں کیا جا سکتا

حسین یاابن زبیر سے کیابنیادی غلطی ہوئی؟ اگر ہم اس پر غور کریں تو صرف ایک چیز ہے کہ ان دونوں کووہ عصبیت یا سپورٹ حاصل نہ تھی جو دوسر وں کو حاصل تھی-دوسرے اس وقت کے صحابہ کرام نے ان دونوں کے خروج سے اپنے آپ کوالگ کیااور کسی صحابی کی حسین رضی اللہ عنہ اور ابن زبیر رضی اللہ عنہ کے ساتھ شہادت نہیں ہوئی۔

شاید ابن زبیر رضی اللہ عنہ کا مگان ہو کہ مگہ میں انکی خلافت اور باقی جگہ یزید کی خلافت قائم ہو سکتی ہے۔ اسی طرح حسین رضی اللہ تعالی عنہ کا مگان ہو گا کہ کوفہ میں میری خلافت اور شام میں بزید کی خلافت قائم رہ سکتی ہے لیکن انہوں نے اندازہ نہیں لگا یا کہ صرف خلافت کا اعلان وقیام ہی ضروری نہیں بلکہ اس کا استحکام بھی ضروری ہے جس کے لئے عصبیت در کار ہے جو مفقود ہے

معروف اصحاب رسول نے حکومت کے خلاف کسی بھی خروج کاساتھ نہیں دیا۔ ابن عمر رضی اللہ عنہ المتوفی ۱۷ ھرکی وفات مکہ میں ابن زبیر رضی اللہ عنہ کی شہادت کے بعد ہوئی ۔ لیکن کسی روایت سے بھی یہ ثابت نہیں ہوتا ہے مروان بن الحکم کی انہوں نے مخالفت کی ہو بلکہ ابن زبیر کو منع کیا۔ عبد الملک کا دور ۱۵ سے ۸۲ھ تک کا ہے ۔ اسی دور میں جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ المتوفی ۸۸ھ ، ابن عباس الهتوفی ۸۸ھ کی وفات ہوئی لیکن ان اصحاب رسول نے عبد الملک بن مروان کے خلاف

روايات ظهور للمحدى

خروج نہیں کیا- ابن عبّاس رضی اللّٰدعنہ کا ابن زبیر رضی اللّٰدعنہ سے اختلاف رائے ہوااور انہوں نے الطائف میں سکونت اختیار کی اور وہیں ان کی وفات ہوئی۔

بنوامیہ کا اقتدار ابن زبیر کی شہادت کے بعد زور پکڑ چکا تھااور ان کے اقتدار کو ختم کرنااب تقریبانا ممکن تھا۔

## عرب کی بنجر زمین میں عجیب و غریب عقائد کی بہار

اگرچہ بنوامیہ سیاسی میدان میں اپنے مخالفین کو مات دے چکے تھے لیکن ساتھ ہی غالی شیعہ فرقوں

کے بے یہ زمین بڑی زر خیز تھی۔ گراہ فرقے برساتی مینڈ کوں کی طرح نمودار ہورہ تھے اور ان
کی جو لانی طبع عقائد میں عجیب گل کھلارہی تھی مثلا مخارالثقفی التو فی ۲۷ھ نے دعوی کیا کہ علی
رضی اللہ عنہ کے بیٹے محمہ بن الحنفیہ اب امام ہیں اس فرقہ کو کیسانیہ کہاجاتا ہے جواب معدوم ہے۔ ان
کادعوی تھا کہ محمدر ضوی کے پہاڑیوں میں جھپ گئے ہیں اور زندہ ہیں حتی کہ حکومت کے خلاف
خروج کریں اس سے غیبت امام کے عقیدے نے جنم لیا۔ مخار الثقفی نے بداکا عقیدہ نکالا کہ اللہ اپنے
وعدے کو بدل سکتا ہے اس کی ضرورت یوں پیش آئی کہ جب کامیابی کے سارے دعوے دھرے کے
دھرے رہے کو میل سکتا ہے اس کی ضرورت یوں پیش آئی کہ جب کامیابی کے سارے دعوے دھرے کے

المغیرہ بن سعیدالتونی ۱۹ سے خلیفہ ہشام بن عبدالملک کے دور میں گراہ عقائد کاپر چار کیا۔ یہ کوفہ میں رہتا تھا۔ اس کو خالد بن عبداللہ کے احکامات پر زندہ جلادیا گیا تھا۔ المغیرہ نے کہا کہ اس کا رب ایک جوان (نعوذ باللہ) ہے اور اس کے جسم کے اعضا ابجد یعنی عربی حروف تہجی کی تعداد کے برابر ہیں۔ مشہور جھوٹا ضعیف راوی جابر بن یزید الجعفی، المغیرہ کے بعداس کا خلیفہ ہوا۔ المغیرہ اپنے پیروکاروں کو شیعہ کے رہنما، محمد بن عبداللہ بن حسن بن حسن بن علی بن ابی طالب کے انتظار کا حکم دیا اس کے مطابق جبریل و میکائیل نے رکن اور مقام کے در میان ان کی بعیت کی ہے۔ المغیرہ نے

روايات ظهور المحسرى (بو شهريار

تاویل کوایجاد کیااور دعویٰ کیا کہ قرآن میں العدل (انصاف) سے مراد علی اور رشتہ داروں سے مراد حسن اور حسین اور بے حیائی اور فحاثی سے مراد ابو بکر اور عمر ہیں<sup>18</sup>

ابوالمنصور العجلی المتوفی ۱۱۹ ھے نے دعوی کیا ہے اللہ نے سب سے پیملے عیسی ابن مریم کو خلق کیا پھر علی بن ابی طالب کو-اس نے دعوی کیا کہ نبوت ختم نہیں ہوئی اس کے پیروکار، مخالف کو گلا گھونٹ کر ہلاک کرتے ہیں اور اس کو تو قف کہتے ہیں لیکن جب امام کا خروج ہوگا تو پھر ول سے قتل کریں گے اور المخشدید لا ٹھیوں سے قتل کریں گے - ان کے ایک گروہ نے دعوی کیا کہ محمد بن عبد اللہ اب امام ہیں 19۔

گراہ فرقے عبد ابن سباکی طرح یہودی تصوف کے عقائد اسلام میں شیعیت کے تجیس میں پھیلا رہے تھے گو باان حکومت مخالف فرقوں کا حملہ اب اعتقادی تھا<sup>20</sup>۔

## بنو عبد المطلب كاخروج

سیاسی میدان میں بنو عبدالمطلب کئی گروہوں میں بٹ گئے

### خاندان حسین رضی الله عنه سے

ا. زید بن علی زین العابدین (حسین رضی الله عنه کے پوتے، محمد الباقر کے بھائی) ۲. جعفر بن محمد الباقر بن زین العابدین المعروف جعفر الصادق (حسین رضی الله عنه کے پڑیوتے)

18

الفصل في الملل و النحل از ابن حزم اور الملل و النحل از الشهرستاني

الفصل في الملل و النحل از ابن حزم اور الملل و النحل از الشهرستاني

)

جو چیز قابل اہم ہے ابو منصور العجلی اور المغیرہ بن سعید دونوں محمد بن عبد اللہ بن حسن بن حسن کو امام مانتے ہیں اور دونوں کو ۱۱۹ ھ میں قتل کیا گیا جبکہ محمد کی بیعت سن ۱۲۵ میں ہوئی جس کا ذکر اگے آ رہا ہے۔

روايات ظهور للمحدى

### خاندان حسن رضی الله عنه سے

محمّد بن عبدالله بن حسن بن حسن بن على (حسن رضى الله عنه كير يوت )

### خاندان عبدالله بن عبّاس رضی الله عنه سے

ابراہیم بن محد بن علی بن عبد للد بن عباس ، المتوفی • ۱۳ ه (عبد الله بن عباس كے پڑيوتے)

زید بن علی، شیخین (ابو بحراور عمر) کے بارے میں ایک غیر متشد د موقف رکھتے تھے۔ تاریخ ابن خلدون ج ۲ ص ۲۹۹ کے مطابق رفض کالفظازید بن علی (التوفی ۱۲۲ھ) نے سب سے پہلے شیعوں کے لئے استعال کیا. شیعوں نے زید بن علی سے بوچھا کہ آپ کی ابو بکر اور عمر کے بارے میں کیا رائے ہے؟ انہوں نے کہا کہ ہم ان سے زیادہ امارت کے حقد ارتھے لیکن یہ حق ہم سے چھین لیا گیا، لیکن یہ کام کفر تک نہیں پہنچتا!

اس پر متعصب شیعوں نے ان کوبرا بھلا کہااور جانے لگے. زیدنے کہا

## ر فضونی تم نے مجھے حچوڑ دیا

اسی وقت سے شیعہ رافضیہ کے نام سے موصوف ہوئے

زید بن علی سے شیعوں کا زیدیہ فرقہ منسوب ہے۔ زید نے ہشام بن عبد الملک کی حکومت کے خلاف خروج کیالیکن شکست ہوئی۔ ان کو ۱۲۲ھ یا ۱۲اھ میں صلیب دی گئی۔ ان کے بیٹے بچلیٰ بن زید بن علی اپنے باپ کے فوت ہونے کے بعد اوّل نیزاکی طرف جاکر روپوش رہے؛ پھر موقع پاکر خراسان چلے روايات ظهور المحمدى ابو شهريار

### گئے-انہوں نے خراسان میں 17ھ میں ولید بن بزید بن عبدالملک <sup>21</sup> کے دور میں خروج کیا لیکن اموی کمانڈر نُصر بن سیّار سے لڑتے ہوئے قتل ہوئے-

44

ولید بن یزید ۱۲0 سے ۱۲۳ ھ تک خلیفہ تھے اور ہشام کے بعد خلیفہ ہوئے <sup>21</sup> مستدرک الحاکم کی کتاب الفتن و الملاحم کی روایت ہے جس کو الذھبی تعلیق میں صحیح کہتے

أي هُرَيْرَةً رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ سے روايت ہے کہ ام سلمہ کے بھائی کے ہاں بیٹا پیدا ہوا انہوں نے اس کا نام الولید کھا پس اس کا ذکر نبی صلی الله علیہ وسلم سے کیا گیا آپ نے فرمایا تم نے اپنے فرعونوں کے نام پر نام رکھا، اس امت میں ایک شخص ہو گا جس کو الولید کہا جائے گا اس امت پر وہ شر ہو گا جیسا فرعون اپنی قوم پر تھا الزہری نے کہا اگر الولید بن یزید خلیفہ ہوا تو وہی ہے ، اور اگر نہیں تو ولید بن عبد الملک ہے ۔ امام الحاکم کہتے ہیں یہ حدیث شیخین کی شرط پر صحیح ہے لیکن انہوں نے اس کی تخریج نہیں کی اور وہ یزید بن ولید ہی ہے بغیر کسی ریب و شک کے

الولید بن یزید ۱۲۵ سے ۱۲٦ تک خلیفہ ہوئے اور ولید بن عبد الملک ۸٦ سے ۹٦ تک خلیفہ ہوئے۔

اس روایت کو الذہبی کتاب تاریخ الاسلام میں بھی لائے ہیں اور لکھتے ہیں هَذَا قَابِتْ عَنِ ابنِ الْمُسَیّبِ، وَمَراسیلُهُ حُجَّةٌ عَلَی الصَّحیح یہ ابن المسیب سے ثابت ہے اور ان کی مراسیل صحیح ہیں اس کی ایک سند مسند احمد میں اس کو عمر رضی الله کا قول کہا گیا ہے حَدَّثِنَا أَبُو المُعْبِّرَةِ، حَدَّثَنَا أَبُو المُعْبِّرَةِ، حَدَّثَنَا أَبُو المُعْبِّرَةِ، حَدَّثَنَا أَبُو المُعْبِّرَةِ، عَنْ النَّمْرِي، عَنْ سَعِیْد بنِ المُسَیِّبِ، عَنْ حَدِّثَنِا اللهِ کا قول کہا گیا ہے مَنْ اللّٰمِّرِي، عَنْ سَعِیْد بنِ المُسَیِّبِ، عَنْ

حدثنا أبو المغيره، حدثنا أبن عياش، حدثني الأوزاعي، وغيره، عن الزهري، عن سعيد بن المسيب، عن عُمر، قال: ولد ولم أ عُمر، قال: ولد لأخي أمُّ سَلَمَة ولَدٌ، فَسَمُّوهُ الوليدَ، فَقَالَ النَّبيَّ -صَلَّى اللَّهُ عَلَيه وَسَلَمَ-: (سَمَيْتُمُوهُ بأَسْمَاء فَرَاعِنَتْكُم، لَيكُوْنَنَّ فِي هَذه الأُمَّة رَجُلٌ، يُقَالُ لَهُ: الولِيدُ، لَهُوَ أَشَدٌّ لَهَذه الأُمَّة منْ فرعُونَ لقُوْمه الذهبَى كَى كَتاب سير الاعلام النبلاء عَج ٢ ص ٢٤٥ پر تعليق ميں محمَدَ أَمِن الشَبراوي لكهتَے

قلت: نعيم بن حماد كثير الخطأ، والوليد بن مسلم يدلس تدليس التسوية وقد عنعنه، ومتن الحديث باطل

میں کہتا ہوں نعیم بن حماد بہت غلطیاں کرتا ہے اور الولید بن مسلم ، تدلیس التسویة اور عنعنه سے روایت کرتا ہے اور حدیث کا متن باطل ہے

الذهبی کی کتاب سیر الاعلام النبلاء ج ٥ ص ٣٧١ پر تعليق میں دکتور الشیخ شعیب الأرناؤوط لکھتے ہیں

وإسناده ضعيف لانقطاعه وسوء حفظ أبي بكر بن عياش، وقد حكم عليه الحافظ العراقي بالوضع

روايات ظهور للمحدى ابو شهريار

### متحده محاذ

زید بن علی کی ہلائت پر بنوامیہ کے خلفاء کے خلاف بنر دا آزما گروپوں میں یہ سوچ پیدا ہوئی کہ حکومت گرانے کا کام مل کر ہی ممکن ہے۔ چناچہ ریہ گروہ مدینہ میں جمع ہوئے اور مستقبل کے ایک متفقہ رہنما کے لئے عزم کا ظہار کیا. ان گروہوں نے محمد بن عبداللہ بن حسن بن حسن بن علی کو منتخب کیا اور ان کی بیعت کی گئی. دوسرے عمامی خلیفہ ابو جعفر المنصور نے بھی ان کی بیعت کی اور وعدہ کیا کہ کامیانی کی صورت میں،

اس کی سند انقطاع کی وجہ سے ضعیف ہے اور ابو بکر بن عیاش کے برے حافظے کی وجہ سے، اور حافظ العراقی اس روایت پر گھڑی ہوئی ہونے کا حکم لگاتے ہیں

ابن حبان اس كو المجروحين ميں ذكر كرتے ہيں كہتے ہيں هذا خبر باطل ما قَالَ رَسُوْلُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ هذا، ولا عمر رواه، ولا سعيد حدث به، ولا الزهري رواه، ولا هو من حديث اَلأوزاعي بهذا الاِسناد

یہ خبر باطل ہے۔ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے ایسا نہیں کہا۔ نہ عمر نے روایت کیا نہ سعید نے تحدث کی اور نہ الزہری نے روایت کیا اور نہ ہی یہ الأوزاعي نے ان اسناد سے روایت کیا

ابن الجوزی نے کتاب الموضوعات میں اس کو لا کر اس کی حیثیت واضح کی پس اس روایت کو متقدمین محدثین نے رد کیا لیکن آٹھویں صدی میں آ کر یہ روایت پھر زور پکڑ گئی

حاکم کا تساہل محدثین کے نزدیک ایک مسلمہ امر ہے۔ بدر الدین عینی حنفی نے اس حقیقت کی نشاندہی ان الفاظ میں کی ہے

لاريب أن في المستدرك أحاديث كثيرة ليست على شرط الصحة بل فيه أحاديث موضوعة شان المستدرك بإخراجها فيه

بلاشبہ المستدرک میں بکثرت ایسی احادیث موجود ہیں جوصحیح حدیث کی شرط کے مطابق نہیں بلکہ اس میں موضوع احادیث بھی ہیں جن کا تذکرہ مستدرک پر ایک دھبہ ہے۔

ابن حجر نے امام حاکم کے اس تساہل اور تناقض کی وجہ یہ ذکر کی ہے کہ مستدرک کی تصنیف کے وقت ان کے حافظے میں فرق آگیا تھا، اس کی دلیل یہ ہے کہ اُنہوں نے رواۃ کی ایک کثیر تعداد کو اپنی کتاب الضعفاء میں ذکر کیا ہے اور ان سے استدلال کو ممنوع قرار دیا ہے ، لیکن اپنی کتاب مستدرک میں خود اُنہیں سے روایات نقل کی ہیں اور اُنہیں صحیح قرار دیا ہے

روايات ظهور للمحدى

محمد بن عبداللہ خلیفہ ہوں گے - اس طرح اس اسٹریٹجک اقدام کے ساتھ بنوحسن اور بنوعباس اموی خاندان کے خلاف جمع ہوئے . یہ واقعہ ۲۵اھ میں پیش آئیا-اس واقعہ میں جعفر الصادق اور عبداللہ بن حسن بھی شر یک ہوئے-

پوراواقعہ مقاتل الطالبین میں نقل ہواہے جس کے مطابق بحث کے اختتام پر عبداللہ بن حسن اٹھے۔ اور اپنے بیٹے کے لئے کہا

# فهلم نبایع محمداً، فقد علمتم أنه المهدي پس الهو محدكي بيت كروتم كوپتات ير المهدي بين

محمد بن عبداللہ، اسلامی تاریخ کے وہ پہلے فرد ہیں جن کو المہدی کہا گیا۔ انہی کو النفس الزکیہ بھی کہا جاتا ہے۔ اور علوی اور عباسی خاندان ان کی سیاسی امارت پر متفق ہوگئے۔

مقاتل الطالبين ج اص ٦٣ کے مطابق

حتى لم يشك أحد أنه المهدي، وشاع ذلك له في العامة؛ وبايعه رجال من بني هاشم جميعاً، من آل أبي طالب، وآل العباس، وساير بني هاشم؛ ثم ظهر من جعفر بن محمد قول في أنه لا يملك، وأن الملك يكون في بني العباس

کسی کو شک نه رہا کہ محمد (بن عبداللہ) ہی المهبدی ہیں اور یہ بات عام مشھور ہوئی اور بنی باشم کے مر دول نے بھی ان کی بیعت کی ،ال ابوطالب سے ،ال عبّاس سے ،اور سارے بنو ہاشم نے۔ پھر (امام) جعفر بن محمد کا قول آیا کہ اس کو حکومت نہیں ملے گی اور بادشاہ بنوعبّاس میں سے ہوں گے

یہلے عباسی خلیفہ السفاح اور محمد بن عبدالله میں نہایت اچھے مراسم تھے - یہاں تک کہ محمد بن عبدالله المهدى نے اپنی بیٹی زینب بنت محمد بن عبدالله المهدى نیہلے عباسی خلیفہ ابوالعباس عبدالله السفاح کے بیٹے سے بیاہ دی تھی - اس طرح محمد بن عبدالله المهدى اور السفاح دونوں سمد ھی تھے

روايات ظهور المحصدي (بو شهريار

دوسری طرف ۱۲۵ھ سے ۱۳۳ ھ تک بنوامیہ بھی اپس کے جھگڑوں میں پڑکر کافی کمزور ہو چکے تھے۔
مسلم دنیا میں عوام تبدیلی چاہتے تھے اور وہ بنو عباس کی فوجوں کے خلاف کھڑے نہیں ہوئے۔اپنے
آپ کو بچانے کے لئے خاندان بنوامیہ کے لوگ دمشق سے محفوظ مقامات کی طرف چلے گئے۔اموی
خاندان کے خلاف مخالفین نے سیاہ لباس پہنا اور سیاہ پر چم لہرایا۔ بنو عباس کی معاون فوج مشرق سے
خرسان سے کالے جھنڈیوں کے ساتھ آئی اور دمشق پر حملہ آور ہوئی۔اس نے شہر کو تباہ کر دیا اور
اموی خاندان کے باتی ماندہ تمام افراد ہلاک کر دے گئے۔

ابوالعباس السفاح، (بنوعباس کے رہنما) نے محمد بن عبداللہ کی بجائے خود کو خلیفہ قرار دیااور ایک نیا تصادم شروع ہوا جس پر ہم المہدی کی روایات پر بحث میں تبھرہ کریں گے

#### ജെങ്കൽ

روايات ظهور المحمدى (بو شهريار

## باب ۲:روایات کاسیاسی پہلو

## آمد المهدى لاريب ہے

مندامام احمد ، سنن ابی داود ، متدرک الحاکم کی روایت ہے 22

حَدَّثَنَا عُفْمَانُ بْنُ أَبِي شَيْبَةَ حَدَّثَنَا الْفَصْلُ بْنُ دُكَيْنٍ حَدَّثَنَا فِطْرٌ عَنِ الْقَاسِمِ بْنِ أَبِي بَرَّةً عَنْ الطَّفَيْلِ عَنْ عَلِيٍ — رضى الله تعالى عنه — عَنِ النَّبِيِ — صلى الله عليه وسلم — قَالَ « لَوْ لَمْ يَبْق مِنَ الدَّهْ وِ إِلاَّ يَوْمٌ لَبَعَثَ اللهُ رَجُلاً مِنْ أَهْلِ بَيْتى يَمْلاُهَا عَدْلاً كَمَا مُلِنَتْ جَوْرًا فَوْ لَمْ يَبْق مِنَ الدَّهْ مِن الله عنه فِطْر بن خليفه ، الْقَاسِمِ بْنِ أَبِي بَزَقَ سِے وہ أَبِي الطُّفَيْلِ سِے وہ على رضى الله عنه سے روایت کر \_ تبیں که نبی صلى الله علیه وسلم نے فرمایا اگر زمانه (دنیا ختم بو \_ ن) میں ایک بھی دن باقی رہ جائے، تو الله میرے اہل بیت میں سے ایک آدمی کو بھی ہے گا جو اس کو عدل سے بھر دے گا جس طرح یه ظلم سے بھری ہے

اس کی سند میں فیطر بن خلیفہ التوفی ۱۳۵ھ ہے۔ میز ان الاعتدال از الذهبی کے مطابق قال الدار قطنی : لا یحتج به، نه قابل احتجاج

22

اس كى تخريج ابن أبي شيبة 15/ 198، مسند أحمد (773)، مسند البزار (493) اور ابن قانع كى "معجم الصحابة" 2/ 259، اور أبو عمرو الداني كى "الفتن" (561)، اور البيهقي كى "الاعتقاد" ص 216. اور البغوي كى "شرح السنة" (4279) ميں فطر بن خليفة كے طرق سے ہوئى ہے العلامة العظيم آبادي: سندہ حسن قوي. شعيب الأرنؤوط كہتے ہيں إسنادہ صحيح

روايات ظهور للمحدى ابو شهريار

و قال الجوز جانی: زائغ غیر ثقة، راه سے ہٹا ہوا، غیر ثقه و قال احمد حشبی، بیه خشبی تھا

الخشبيه شيعوں كا گراہ فرقہ تھا-امام احمد كے مطابق بيا نہى ميں سے تھا-بيالوگ لا ٹھيوں سے مخالف كو قتل كرتے تھے-

منداحد اور تر مذی 23کی روایت ہے

23

امام الترمذی اس کی تحسین کرتے ہیں - الذهبی میزان الا عتدال میں کثیر بن عبد الله بن عمرو بن عوف بن زید المزنی المدنی کے ترجمے میں کہتے ہیں

لا یعتمد العلماء علی تصحیح الترمذي.
علماء الترمذی کی تصحیح پر اعتماد نہیں کرتے

ایک روایت کو الترمذی ۔ تحسین کہتے ہیں، اس پر الذھبی کہتے ہیں

حسنه الترمذي، وفي سنده ثلاثة ضعفاء، فعند المحاققه غالب تحسينات الترمذي ضعاف.

الترمذی نے اس کو حسن قرار دیا ہے اور اس کی سند میں تین راوی ضعیف ہیں پس تحقیق والوں کے نزدیک الترمذی کی تحسنات میں اکثر ضعیف ہیں

ابن رجب شرح علل الترمذي میں کہتے ہیں

اعلم أن الترمذي خرج في كتابه الصحيح والحسن والغريب. والغرائب التي خرجها فيها بعض المنكر، ولا سيما في كتاب الفضائل، ولكنه يبين ذلك غالباً، ولا أعلم أنه خرج عن متهم بالكذب، متفق على اتهامه بإسناد منفرد، نعم قد يخرج عن سيئ الحفظ، ومن غلب على حديثه الوهن، ويبين ذلك غالماً، ولا بسكت عنه

جان لو کہ الترمذی نے اپنی کتاب میں صحیح ، حسن، اور غریب روایات کی تخریج کی ہے اور بعض غرائب اس میں منکر ہیں ۔.. لیکن ان کی انہوں نے وضاحت کی ہے اور میں نہیں جانتا کہ انہوں نے کسی متہم بالکذب راوی سے تخریج کی ہو جس پر اسناد میں انفردیت کے الزام پر اتفاق ہو ہاں انہوں نے خراب حافظے والوں سے تخریج کی ہے اور اس کی وجہ سے حدیث میں کمزوری پر انہوں نے اکثر وضاحت بھی کی ہے اور اس پر خاموش نہیں رہے ہیں

بہت سے علماء حسن حدیث پر اعتراض کرتے ہیں مثلا غازی عزیر کتاب ضعیف احادیث کی معرفت اور ان کی شرعی حثیت میں صفحہ ۸۵، ۸۹ پر لکھتے ہیں

روايات ظهور المحدى

ابو شهربار

حدثنا عبد الله حدثني أبي حدثنا عمر بن عبيد الطنافسي عن عاصم بن أبي النجود عن زر بن حبيش عن عبد الله قال قال رسول الله صلى الله عليه و سلم: لا تنقضي الأيام ولا يذهب الدهر حتى يملك العرب رجل من أهل بيتي يواطئ اسمه اسمي نبى كريم على فرمايا ؛ كه دن پورك نهيں ببوں گے نه زمانه ختم ببو گا ، يهاں تك كه ميرے اهلِ بيت ميں مدے ايك شخص عرب پر حكومت كرے ، جس كا نام وهي هو گا جو ميرا هـ

سنن ابی داود میں یہ بھی ہے کہ میر اھل بیت میں سے ایک شخص اٹھے گا مِنْ أَهْلِ بَیْتِی یُوَاطِئُ اسْمُهُ اسْمِی وَاسْمُ أَبِیهِ اسْمَ أَبِیهِ اسْمَ أَبِیهِ اسْمَ أَبِیهِ اسْمَ ا جس کا نام وهی هو گا جو میرا هے اور اس کے باپ کا نام بھی وهی هو گا جو میرے باپ کا هے

اس كى سندمين عاصم بن بهدلة بن أبي النجود الأسدي المتوفى ١٢٨ه بي <sup>24</sup>. كتاب ميزان الاعتدال از الذهبي كے مطابق

\_

محض تعدد طرق کی بنیاد پر ضعف کی نوعیت کی تقید کے بغیر ایسا کوئی بھی دعوی کرنا کہ اگر کوئی حدیث متعدد طرق سے آئی ہو تو اس کا ہر طرق دوسرے طرق کو تقویت پہنچاتا ہے یا بحثیت مجموعی وہ ضعیف کے درجہ سے اوپر اٹھ کر حسن کے مرتبہ کو پہنچ جاتی ہے جو عند المحدثین مقبول اور معمول بہ ہوتا ہے انتہائی غیر محتاط بلکہ مہلک بات ہے – علمائے متاخرین میں سے بیشتر مولفین نے اسی بارے میں ایک دوسرے کی دیکھا دیکھی خطا کی ہے – کیونکہ اگر کوئی حدیث راوی کے کذب یا فسق کے سبب ضعیف ہو تو خواہ اس سے مماثلت رکھنے والے کتنے ہی طرق کیوں نہ موجود ہوں وہ قوت ضعف کے باعث ایک دوسرے کے لئے تقویت کا باعث نہیں ہوتے بلکہ ضعف کو مزید مؤکد کرتے ہیں

24

حدیث میں ان کا مقام کچھ یوں ھے کہ ابن عدی کامل میں اور ذھبی میزان الاعتدال میں رقطراز ھیں کہ ' عاصم قرات میں تو مسلم ھیں مگر حدیث میں قابلِ تسلیم نہیں اگرچہ یہ سچے ھیں مگر حدیث میں انہیں وھم ھوتا ھے، ابن خراش کہتے ھیں ان کی احادیث منکر ھوتی ھیں، امام الرجال یحی القطان فرماتے ھیں مین نے جتنے بھی عاصم نام کے افراد دیکھے ھیں ان سب کا حافظہ خراب پایا،، امام ذھبی فرماتے ھیں،،ا گرچہ امام بخاری و مسلم نے بھی ان سے روایتیں لی ھیں مگر سب استشہاد کے طور پر،،دلیل کے طور پر کوئی بھی نقل نہیں

ابن علیہ کہتے ہیں کل من کان اسمه عاصم سيء الحفظ مبر عاصم نام کا شخص برے حافظے کا مالک ہے، ابن خراش کہتے ہیں حدیثه نکرة ان کی حدیث میں نکارت ہے، دار قطنی کہتے ہیں فی حفظه شيء ان کا حافظہ میں کوئی چیز (خراب) ہے۔ تہذیب التہذیب کے مطابق، ابن سعد کہتے ہیں کان ثقة إلا أنه کان کثیر الخطأ میں لقہ تھے لیکن بہت غلطیاں بھی کرتے تھے۔

کتاب الکواکب النیرات فی معرفته من الرواة الثقات از ابن الکیال (التوفی: 929ه) کے مطابق قال ابن قانع: قال حماد بن سلمة: خلط عاصم في آخر عمره ابن قانع کتے ہیں: حماد بن سلمة کتے ہیں: عاصم آخری عمر میں اختلاط میں مبتلاتے

عاصم اتحری عمر میں اختلاط کا شکار تھے۔ ین ۲۵ اھ میں محمد بن عبد اللہ بن حسن کی بیعت مدینہ میں ہوئی تھی گنا ہے عاصم کو حالت اختلاط میں یہ خبر پینچی اور مدینہ کی ہیڈلائن خبر حدیث رسول بن گئا۔ زر بن حبیش سے بیروایت صرف عاصم ہی روایت کرتے ہیں۔

### سنن ابو داود <sup>25</sup> میں ہے

فرمائی،ابن سعد کہتے ھیں اگرچہ ثقہ ھیں مگر حدیث مین غلطیاں کرتے ھیں، امام ابو حاتم رازی لکھتے ھیں وہ اس لائق نہیں کہ انہیں ثقہ کیا جائے،میزان الاعتدال،غالباً یہی وجہ ھے کہ امام بخاری و مسلم نے ان سے یہ روایت نہیں لی ورنہ عاصم کے علاوہ اس کے سارے راوی ثقہ ھیں،،اس لیئے یہ روایت محدثین کے معیار پر پوری نہیں اترتی،، بلکہ بقول ابن خراش منکر حدیث ھے اور بقول ابی حاتم ضعیف ھے

عبد العليم البستوي نے کتاب الاحادیث الواردۃ في المهدي في میزان الجرح والتعدیل میں ترمذی کی سند کو حسن روایت قرار دیا ہے اور ابو داود کو صحیح لغیرہ قرار دیا ہے جبکہ دونوں کا دارومدار عاصم پر ہے

25

کہا جاتا ہے کہ ابو داود نے رسالة أبي داود إلى أهل مكة وغيرهم في وصف سننه (اہل مكہ كے لئے اپنے خط) ميں کہا تھا

وَمَا كَانَ فِي كتابي من حَديث فيه وَهن شَديد فقد بَينته

پس میری کتاب میں جس حدیث میں شدید کمزوری ہے اس کی میں نے وضاحت کر دی ہے چونکہ انہوں نے المہدی کی روایات پر وضاحت نہیں کی لہذا وہ صحیح ہیں – لیکن علماء نے ان کی بات غیر واضح ہونے پر قبول نہیں کی اور البانی صاحب نے باقاعدہ ضعیف سنن اہی داود

روايات ظهور المحصدى

قَالَ أَبُو دَاوُدَ حُدِّثْتُ عَنْ هَارُونَ بْنِ الْمُغِيرَةِ قَالَ حَدَّثَنَا عَمْرُو بْنُ أَبِي قَيْسٍ عَنْ شُعَيْبِ بْنِ خَالِدٍ عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ قَالَ قَالَ عَلِيِّ – رضى الله عنه – وَنَظَرَ إِلَى ابْنِهِ الْحُسَنِ فَقَالَ إِنَّ ابْنِي هَذَا سَيِّدٌ كَمَا سَمَّةُ النَّيِّ – صلى الله عليه وسلم – وَسَيَخْرُجُ مِنْ صُلْبِهِ رَجُلِّ بُسَمَّى بِاسْمِ نَبِيِّكُمْ يُشْبِهُهُ فِي الْخُلُقِ وَلاَ يُشْبِهُهُ فِي الْخُلُقِ وَلاَ يُشْبِهُهُ فِي الْخُلُقِ مَا الله عليه وسلم فَي طرف ديكها، پس كها ميرا يه أَبِي إِسْحَاقَ كَهِتِ بين على نے كها، اور اپنے بيٹے حسن كى طرف ديكها، پس كها ميرا يه بيٹا سردار بي جيسا كه نبى صلى الله عليه وسلم نے اس كا نام ركها اور جلد اس كے صلب سے ايك آدمى نكلے گا جس كا نام نبى كے نام پر بو گا اور اخلاق ميں ان كم مشابه بو گا ليكن تخليق ميں الگ، پهر زمين كو عدل سے بهر في قصه ان كم مشابه بو گا ليكن تخليق ميں الگ، پهر زمين كو عدل سے بهر في قصه ذكر كيا

ابو شهربار

## المزى كتاب تهذيب الكمال مين ابي اسحاق السبيعي كترجمه مين كهتم بين وقل رآه وعلى بن أبي طالب د وقيل لم يسمع منه وقد رآه

کے نام سے کتاب تالیف کی - کتاب سیر أعلام النبلاء (214/13 \_ 215) از الذہبی اور توضیح الأفكار لمحاني تنقيح الأنظار کے مطابق ابو داود نے

ثم یلیه ما ضعف إسنادہ لنقص فی حفظ راویه فمثل هذا پھشیه أبو داود ویسکت عنه غالبا ان سے بهی روایت کی ہے جن کے حافظے میں نقص ہے ہے لیکن ابو داود سکوت کر گئے ہیں ابو غدہ عبد الفتاح ، تعلق رسالة أبي داود إلى أهل مكة وغیرهم في وصف سننه، مكتبہ مطبوعات الاسلامیہ میں لکھتے ہیں کہ ابو داود متروک سے روایت کر کے بھی خاموشی سے گزر جاتے ہیں ، مبہم راوی پر بھی سکوت کرتے ہیں بعض دفعہ راوی پر جرح مشهور ہوتی ہے اس پر بھی سکوت کرتے ہیں اور بعض دفعہ شاید بھول جاتے ہیں۔

#### مصنف کی تحقیق

حیرت کی بات ہے کہ بہت سے راوی ہیں جن سے روایت لینے سے وہ اپنے شاگرد الاجری کو منع کرتے ہیں لیکن خود سنن میں اس سے روایت کرتے ہیں اور سکوت بھی! مثلا محمد بن یوسف الکدیمی ، ابان بن ابی عیاش ، شعیب بن ایوب، حسین بن علی بن الاسود ، محمد بن عاید الدمشقی، ہشام بن عبد الملک، ابراہیم بن العلاء الضحاک. ان راویوں میں سے صرف ایک دفعہ ہاشم بن عبد الملک کی ایک روایت پر وضاحت کرتے ہیں۔ دیکھینے سوالات الاجری للامام ابی داود

روايات ظهور المحصدي (بو شهريار

علی بن ابی طالب (ابی داود میں روایت) اور کہا جاتا ہے انہوں نے صرف علی کو دیکھا عون المعبود کے مطابق

قال المنذري هذا منقطع أبو إسحاق السبيعي رأى عليا عليه السلام رؤية المنذري كم إلى المنذري كم إلى المنذري كم المنذري كم المنذري المنذري

ان دونوں روایات میں واضح طور پر المہدی کا نام محمد بن عبد اللہ کہا گیاہے، جو محمد بن عبد اللہ بن حسن بن حسن بن علی کی طرف اشارہ ہے - دونوں متکلم فیہ راوی عاصم بن بھدلہ اور فطر بن خلیفہ نے ان کا زمانہ پایا ہے - دائر کا معارف الاسلامی ترجمہ محمد بن عبد اللہ، ص ۳۳۱ کے مطابق محمد بن عبد اللہ دراز قد، تنومند اور سانو لے تنے اور خلیفہ ابو جعفر المنصور طنز اان کو سیاہ فام کہتا تھا - اس لئے کہا جا رہا ہے کہ ان کا نام نبی کے نام جبیا ہوگا لیکن ان کی تخلیق الگ ہوگی –

المهدى كانسب

ابن ماجہ کی روایت ہے<sup>26</sup>

حَدَّثَنَا أَحْمُدُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ حَدَّثَنَا عَبْدُ اللّهِ بْنُ جَعْفَرٍ الرَّقِّيُّ حَدَّثَنَا أَبُو الْمَلِيحِ الْحُسَنُ بْنُ عُمَرَ عَنْ زِيَادِ بْنِ بَيَانٍ عَنْ عَلِيّ بْنِ نُفَيْلٍ عَنْ سَعِيدِ بْنِ الْمُسَيَّبِ عَنْ أُمِّ سَلَمَةَ قَالَتْ عُمَرَ عَنْ زِيَادِ بْنِ بَيَانٍ عَنْ عَلِيّ بْنِ نَفَيْلٍ وَلَدِ فَاطِمَةَ سَعِعْتُ رَسُولَ اللهِ صَلاَعًا عَبْدُ اللهِ بْنُ بَعْفَرٍ وَسِمِعْتُ أَبَا الْمَلِيحِ يُغْنِي عَلَى عَلِيّ بْنِ نُفَيْلٍ وَيَنْكُرُ مِنْهُ صَلاَحًا سعيد بن مسيب كهت بين مين ام سلمه رضى الله عنها كح پاس تها كه امام مهدى كا ذكر آيا تو ام سلمه نے فرمایا :مین نے رسول الله صلى الله علیه وسلم سے سنا به كه آب نے فرمایا که مهدی فاطمه كی اولاد مین سے بوگا

26

عبد العليم البستوي كتاب الاحاديث الواردة في المهدي في ميزان الجرح والتعديل ميں اس كا ذكر كركے اس كو حسن كہتے ہيں اور دعوى كرتے ہيں كہ محدثين كو

لم يجدوا علةً قادحةً واضحةً في هذا الحديث

اس حدیث میں کوئی واضح قابل ضرب علت نہیں ملی

البستوي کی تحقیق کی بنیاد پر کتاب مہدی علیہ السلام سے متعلق صحیح عقیدہ میں عبد المادی عبد الخالق مدنی روایت پیش کرتے ہیں اور حسن قرار دیتے ہیں

ابن قیم (المنار المنیف ) میں لکھتے ہیں کہ: یہ حدیث حسن ہے ، اور اس جیسی اسناد کی حدیث کے متعلق کہا جاسکتا ہے کہ یہ صحیح ہے

ورواه الإمام أحمد باللفظين ورواه أبو داود من وجه آخر عن قتادة عن أبي الخليل عن عبد الله بن الحارث عن أم سلمة نحوه ورواه أبو يعلى الموصلي في مسنده من حديث قتادة عن صالح أبي الخليل عن صاحب له ورجا قال صالح عن مجاهد عن أم سلمة والحديث حسن ومثله مما يجوز أن يقال فيه: "صحيح

سنن ابو داوود 373/11سنن ابن ماجہ 2/ 1368 البانی نے اسے صحیح الجامع میں صحیح قرار دیا ہے۔ حدیث غبر 6734 دے دیا ہے

اس کے برعکس متقدمین و سلف کے محدثین نے تو یہ یہ کہا ہے

قال البخاري [التاريخ الكبير 1711]: ((في إسناده نظر)). اهـ وقال العقيلي في حديث علي بن نفيل هذا [الضعفاء الكبير 1257]: ((لا يتابع عليه ولا يعرف إلاَّ به)). اهـ وقال ابن عدي [الكامل 697]: ((والبخاري إنها أنكر من حديث زياد بن بيان هذا الحديث، وهو معروفٌ به)). اهـ وقال الجورقاني [الأباطيل 298]: ((هذا حديث منكر)). اهـ وقال ابن الجوزي [العلل المتناهية 379/2]: ((وهو كلام معروف من كلام سعيد بن المسيب، والظاهر أن زياد بن بيان وهم في رفعه)). اهـ وقال الذهبي .[ميزان الاعتدال 2927]: ((زياد بن بيان لم يصح حديثه))

اس روایت میں ہے محمد بن عبداللہ المهدی کا فاطمہ رضی اللہ عنہا کی نسل سے ہوگا۔یہ روایت بھی ساری نگاہیں النفس الزکیہ محمد بن عبداللہ المهدی کی طرف مر تکز کرتی ہیں، کیونکہ وہ حسن رضی اللہ عنہا کے بیٹے تھے۔
عنہ کی نسل سے ہیں۔ حسن، فاطمہ رضی اللہ عنہا کے بیٹے تھے۔
اس کی سند میں زیاد بن بیان ہے جو ضعیف ہے۔ ابن حبان المجروحین ج اص ۲۰۰۲ پر کھتے ہیں اس کی سند میں زیاد بن بیان سمع علی بن نفیل فی ایسنادہ نظر زیاد بن بیان نے علی بن نفیل سے سنا اس کی سند محل نظر ہے۔
زیاد بن بیان نے علی بن نفیل سے سنا اس کی سند محل نظر ہے۔

امام بخاری تاریخ الکبیر میں زیادِ بْنِ بَیَان کے لئے کہتے ہیں

سمع على بن نفيل جد النفيلى سمع سعيد بن المسيب عن ام سلمة زوج النبي صلى الله عليه وسلم عن النبي صلى الله عليه وسلم: المهدى حق وهو من ولد فاطمة، قال أبو عبد الله: في اسناده نظر

\_

27

کتاب من قال فیه البخاري فیه نظراز أبو ذر عبد القادر بن مصطفی بن عبد الرزاق المحمدي کے مطابق السیوطی کتاب تدریب الراوي میں وضاحت کرتے ہیں تنبیمات الأول البخاری بطلق فیه نظر وسکتوا عنه فیمن ترکوا حدیثه میہائی تنبیم بخاری اگرکسی

تنبیهات الاول البخاري یطلق فیه نظر وسکتوا عنه فیمن ترکوا حدیثه پہلی تنبیہ بخاری اگرکسی راوی پر فیه نظر کا اطلاق کریں اور سکتوا عنه کہیں تو مراد حدیث ترک کرنا ہے

کتاب التنکیل از الشیخ المعلمي کے مطابق وکلمة فیه نظر معدودة من أشد الجرح في اصطلاح البخاري، اور کلمہ فیہ نظر بخاری کی شدید جرح کی چند اصطلاح میں سے ہے

اللكنوي كتاب الرفع والتكميل في الجرح والتعديل مين اس پر كہتے ہيں

فيه نظر: يدل على أنه متهم عنده ولا كذلك عند غيره

فیہ نظر دلالت کرتا ہے کہ راوی بخاری کے نزدیک متہم ہے اور دوسروں کے نزدیک ایسا نہیں عبد العلیم البستوي نے کتاب الاحادیث الواردۃ فی المهدي فی میزان الجرح والتعدیل میں اس کو حسن قرار دیا ہے

روايات ظهور للمحدى ابو شهريار

چونکہ یہ خطرہ پیش نظر تھا کہ کہیں بنوعباس اقتدار پر قبضہ نہ کر لیس وضاحت ضروری تھی کہ وہ کسی بھی طرح قابل قبول نہیں چناچہ یہ روایت دیکھیں

ابن ماجہ کی روایت ہے

حَدَّثَنَا هَدِيَّةُ بْنُ عَبْدِ الْوَهَّابِ حَدَّثَنَا سَعْدُ بْنُ عَبْدِ الْحَمِيدِ بْنِ جَعْفَوٍ عَنْ عَلِيّ بْنِ زِيَادٍ الْيَمَامِيِّ عَنْ عِكْرِمَةً بْنِ عَمَّارٍ عَنْ إِسْحَاقَ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَبِي طَلْحَةَ عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ قَالَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ –صلى الله عليه وسلم– يَقُولُ فَحْنُ وَلَدَ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ سَادَةُ أَهْلِ الجُنَّةِ أَنَا وَحَمْزَةُ وَعَلِيٍّ وَجَعْفَرٌ وَالْحُسَنُ وَالْحُسَيْنُ وَالْمَهْدِئُ

أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رضى الله عنه سے مروى بے كه انہوں نے نبى صلى الله عليه وسلم كو كہتے سنا بم عبد المطلب كى اولاد اہل جنت كے سردار ہيں ميں ، حمزه، على ، جعفر ، حسن ، حسين اور المهدى

اس روایت کے مطابق نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے چپاعباس اور ان کی اولاد کوجنت کے سر داروں کی لسٹ سے زکال دیا- یہ پیش بندی اس لئے کی گئی کہ کہیں بنوعباس اقتدر پر خود قبضہ نہ جمالیں-

اس روایت کی سند میں عُلِیّ بُنِ زِیَادِ النّبِمَامِیّ ہے۔ الذهبی کتاب میز ان الاعتدال میں اس کے لئے کہتے ہیں ہیں لا یدری من هو میں نہیں جانتا کون ہے ۔ ابن حجر تقریب السّمذیب میں کہتے ہیں علی بن زیاد الیمامی عن عکرمة بن عمار عن إسحاق بن عبدالله بن أبي طلحة عن أنس حدیث نحن ولد عبدالمطلب سادة أهل الجنة الحدیث روی حدیثه ابن ماجة عن هدبة بن عبد الوهاب عن سعد بن عبدالحمید بن جعفر عنه والصواب أنه عبدالله بن زیاد فقد ذکره البخاری

علی بن زیاد الیمامی، عکرمة بن عمارے وہ اسحاق بن عبداللہ بن إلى طلحة سے وہ اِنس سے روایت کرتے ہیں کہ ہم اہل جنت کے سر دار ہیں حدیث ابن ماجہ روایت کرتے ہیں ... اور صواب ہے کہ یہ عبد اللہ بن زیاد ہے کیس کا امام بخاری نے ذکر کیا ہے

روايات ظهور للمحدى ابو شهريار

### اس کے بعد ابن حجر کہتے ہیں

قلت: هو أبو العلاء عبدالله بن زياد فلعله كان في الاصل ثنا أبو العلاء بن زياد فتغيرت فصارت علي بن زياد وعبد الله بن زياد هذا ذكره البخاري فقال منكر الحديث ليس بشئ ولم يذكر ابن أبي حاتم فيه جرحا وذكره ابن حبان في الطبقة الرابعة من الثقات وروى أيضا عن علي بن زيد بن جدعان وهشام بن عروة وغيرهما وروى عنه أيضا صالح بن عبد الكبير الحبحابي وغيره وذكره العقيلي في الضعفاء

میں کہتا ہوں یہ اِبوالعلاءِ عبداللہ بن زیاد اور ہو سکتاہے کہ اصل میں ہو ثنا اِبوالعلاء بن زیاد جو بدل کر علی بن زیاد ہو بدل کر علی بن زیاد ہو بدل کر علی بن زیاد ہو گیا اور عبداللہ بن زیاد کا بخاری نے ذکر کیاہے جو منکر الحدیث ہے کوئی شے نہیں اور این ابی حاتم نے اس پر کوئی جرح نہیں کی اور اس کا ابن حبان نے ذکر کیاہے چوشے طبقہ میں ثقات میں اور ... اس کا ذکر العقیلی نے الضعفاء میں کیاہے

### تہذیب المال از المزی کی روایت ہے

وَقَالَ داود بْن عَبد الله الجعفري، عن الدَّراوَرْدِيّ، عن ابن أخي الرُّهْرِيّ: تجالسنا بالمدينة أنا وعبد الله بْن حسن: المهدي من ولد الحُسَن بْن علي. فقلت: يأبي ذاك علماء أهل بيتك. فقال عَبد الله: المهدي والله من ولد الحُسَن بْن علي ثم من ولدي خاصة.

ابن أحيى الزُّهْرِيِّ نے کہا: ہم اور عبداللہ بن حسن مدینہ میں ایک مجلس میں بیٹھے تھے ہم نے المہدی کا ذکر کیا پس عبداللہ بن حسن نے کہا! بیہ علماء رد کرتے ہیں کہ وہ آپ کے اہل بیت میں سے ہے۔ پس عبداللہ نے کہااللہ کی اسم المہدی اولاد حسن بن علی میں سے ہے خاص کر میرے والد سے ہے حسن بن علی میں سے ہے خاص کر میرے والد سے ہے

قابل غورہے کہ مدینہ کے علاء اس کے اٹکاری تھے کہ مہدی حسن رضی اللہ عنہ کے خاندان سے ہے۔ یا اہل بیت میں سے ہے

## المهدي كي رات ميں اصلاح

ابن ماجہ اور منداحمہ کی روایت ہے

حَدَّثَنَا عُشْمَانُ بْنُ أَبِي شَيْبَةَ حَدَّثَنَا أَبُو دَاوُدَ الْحُفَرِيُّ حَدَّثَنَا يَاسِينُ عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ مُحَمَّدِ ابْنِ الْحُنَفِيَّةِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ عَلِيٍّ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ -صلى الله عليه وسلم- الْمَهْدِئُ مِنَّا أَهْلَ الْبَيْتِ يُصْلِحُهُ اللهُ فِي لَيْلَةٍ

إِبْرَاهِيمَ بْنِ مُحَمَّدِ ابْنِ الْحَنَفِيَّةِ اپنے باپ مُحَمَّدِ ابْنِ الْحَنَفِيَّةِ سے روایت کر\_تہیں که نبی صلی الله علیه وسلم نے فرمایا المہدی ہمارے اہل بیت سمیس، الله ان کی اصلاح رات میں کرے گا28

اس روایت کی سند میں یاسین بن شیبان العجلی ہے۔ ابن حبان کتاب المجروحین میں کہتے ہیں یاسین العجلی: شیخ من أهل الكوفة یروی عن إبراهیم بن محمد بن الحنفیة، روی عنه أهل الكوفة، منكر الحدیث

یاسین العجلی ایک کوفی بڑھا، پر اہیم بن محمد بن الحنفیة سے روایت کرتاہے اور اس سے کوفہ والے، منکر الحدیث ہے

الکامل از ابن عدی میں بھی یہ روایت بیان ہوئی ہے

قال بن يمان سمعت سفيان يسأل ياسين عن هذا الحديث وياسين العجلي هذا يعرف بهذا الحديث المهدى

ابن یمان کہتے ہیں میں نے سفیان سے سنا ، یاسین کی اس روایت پر اس سے سوال کرتے اور یاسین اس روایت سے جانا جاتا تھا

28

ابن کثیر کا بیان ہے کہ: یعنی اللہ تعالی اس کی توبہ قبول کرے گا اور اسے توفیق دے گا اور اسے الہام اور رشد وہدایت سے نوازے گا پہلے وہ اس طرح نہ تھا۔ (کتاب النہایۃ الفتن والملاحم 29/1 تحقیق طہ زینی)

روايات ظهور المحصدي

بخاری اس روایت کو تاری الکبیر میں بیان کر کے کہتے ہیں فید نظر سید محل نظر ہے۔ ابن الجوزی اس روایت کو العلل المتنابیة فی الأحادیث الواہیة میں ذکر کرتے ہیں اور اس طرح ایک واہیات روایت قرار دیتے ہیں۔29

مختار الثقفی کا فرقہ جو المختاریہ یا کیسانیہ کملاتا ہے مُحَمَّدِ ابْنِ الْحَنَفَیّةِ کی امامت کا اور ان کے المهدی ہونے کا قائل تھا۔ ان کے مطابق محمد، مدینہ کے پاس الرضوی 30 کے پہاڑوں میں چھے ہیں۔ محمد بن الحنفیہ، علی رضی اللہ عنہ کے بیٹے تھے اور ان کی بیوی الحنفیہ کے بطن سے تھے لہذا بنی فاطمہ میں سے

20

قال ابن عدي: ((ویاسین العجلي هذا یُعرف بهذا الحدیث)). وقال الدارقطني [تعلیقاته علی المجروحین 414]: ((ولا أعلم له مسنداً غیره)). وقال المزي: ((ولا أعلم له حدیثاً غیر هذا)) ابن عدی نے کہا – یاسین اس حدیث کی وجہ سے جانا جاتا ہے اور دارقطنی نے کہا : میں اس کی اس کے علاوہ کوئی مسند روایت نہیں جانتا اور المزی نے کہا میں اس حدیث کے سوا اس کی کوئی حدیث نہیں جانتا

مسند احمد 58/2 حدیث نمبر 645 تحقیق احمد شاکر کا کہنا ہے کہ:اس کی سند صحیح ہے، سنن ابن ماجہ 1367/2 البانی نے صحیح الجامع الصغیر میں صحیح کہا ہے حدیث نمبر 6735

عبد الہادی عبد الخالق مدنی نے کتاب مہدی علیہ السلام سے متعلق صحیح عقیدہ میں اس کو حسن لذاتہ قرار دیا ہے - راقم کہتا ہے یہ دھوکہ ہے یہ روایت ضعیف ہے حسن نہیں اور کتاب کا عنوان کیسا ہے اہل سنت کے نزدیک تو انبیاء کے ناموں کے ساتھ سلام لکھا جاتا ہے – مہدی کے نام کے ساتھ سلام لکھا شیعیت کا اظہار ہے

عبد العليم البستوي كتاب المهدي المنتظر في ضوء الأحاديث والآثار الصحيحة ميں اس كو صحيح محسن قرار ديا ہے اور امام بخاری كی مشهور جرح فيه نظر كو جرح غير مفسر كہا ہے! يہ المحسن قرار ديا ہے اور امام بخاری كی مشهور جرح فيه نظر  $\lambda$ 

علم جرح و تعدیل میں کسی دھماکے سے کم نہیں

ومع ذلك فهو جرحٌ غير مفسّر، ولم أجد من فسّر وجهة نظره. فلا يَكن تضعيف الحديث من أجله اور اس كي ساته يہ جرح غير مفسر ہے مجهے اس كى تفسير نہيں ملى پس اس بنا پر اس حديث كى تضعيف ممكن نہيں

راقم کہتا ہے یہ دھوکہ ہے - دجل ہے

البستوى كہتے ہيں:

30

رضوی ، تھامة کے پہاڑوں میں سے مکّہ سے مدینے کے رستے میں آتا ہے -66

روايات ظهور المحسرى (بو شهريار

نہیں تھے۔اس روایت میں کہا جارہاہے کہ انہوں نے اپنے منہ سے اپنے مہدی ہونے کا انکار کیا کیونکہ انہوں نے خود کہا مہدی اہل بیت میں سے ہے ورنہ کہتے میں مہدی ہوں۔

محمد بن عبد الله المهدي مكلاتها

کتاب الفتن از نغیم بن حماد کی روایت ہے

حَدَّنَنَا الْوَلِيدُ، وَرِشْدِينُ، عَنِ ابْنِ لَهَيعَةَ، عَنْ إِسْرَائِيلَ بْنِ عَبَّادٍ، عَنْ مَيْمُونِ الْقَدَّاحِ، عَنْ أَبِي الطُّقَيْلِ، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَصَفَ الْمَهْدِيَّ فَلْكَرَ نَّقُلًا فِي لِسَانِهِ، وَضَرَبَ بِفَخِذِهِ النِّسْرَى بِيَدِهِ النِّمْنَى إِذَا أَبْطَأَ عَلَيْهِ الْكَلَامُ، «اسْمُهُ اسْمِي، وَاسْمُ أَبِيهِ اسْمُ الْعِيْمِ اسْمُ أَبِيهِ اسْمُ الْعِلْمِ الْعِلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمُ اللّهِ صَلْمَ اللّهِ صَلْمَ اللّهُ عَلَيْهِ السَّمِي اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلْمَ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهِ سَامِ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلْمَ اللّهُ عَلْهُ إِلَيْهِ الللّهُ عَلَيْهِ اللّهِ سَلَمْ اللّهِ صَلّمَ اللّهِ عَلْمُ اللّهُ عَلْهُ إِل

لِّلِى الطَّفَيْلِ، رَضِّىَ اللَّهُ عَنْهُ سے مروى ہے كہ نبى صلى الله عليه وسلم نے المهدى كاوصف بيان كيا تواس كى زبان ميں ثقل كاذكر كياكہ بيا پى بائيں ران پر سيدھے ہاتھ سے ضرب لگاتا ہو گا جب اس پر كلام اداكر نا مشكل ہو اس كا نام ميرے نام پر اور اس كے باپ كا نام ميرے باپ كا نام ہوگا

مقاتل الطالبين ازكى روايت ہے

أخبرني عمر بن عبدالله، قال: حدثنا عمر بن شبة، قال: حدثني عبدالله بن نافع، قال: حدثني إبراهيم بن علي الرافعي من ولد أبي رافع، قال: كان محمد تمتاما، فرأيته على المنبر يتلجلج الكلام في صدره فيضرب بيده عليه يستخرج الكلام.

ا بی رافع کی اولاد میں سے پراہیم بن علی الرافعی نے خبر دی کہ محمد بن عبد اللہ . . کو منبر پر دیکھااس پر کلام ادا کر نا مشکل ہو تا تھا پس وہ سینے پر ہاتھ مار تا کہ کلام باہر <u>نکلے</u> لیعنی محمّد بن عبد اللہ <sub>م</sub>کلاتا تھااور جسم کے حصوں پر ہاتھ مار تاجب وہ صحیح بول نہ باتا

روايات ظهور المحدى ابو شهربار

المهدي كاحليه مبارك

تاریخ طبری کے مطابق: اخبرنی عمر بن عبداللہ قال. حد ثناعمر بن شہة قال. حد ثناعلی بن اساعیل الميشى قال طيف براس محمد في طبق إبيض، فراينه آوم إرقط.

علی بن اساعیل المبیثمی نے کہامجمہ کاسر ایک سفید طبق میں دیکھاتو میں نے دیکھاوہ کالا ( ہامنہ پر نشانوں والا) آ د می تھا

طقات ابن سعد کے مطابق

وكان رجلا أحزم، قد أثر الجدري في وجهه

محر مستقل مزاج تھے اور ان کے چیرے پر چیک کے نشان تھے

متدرک الحاکم اور ابو داود کی روایت ہے<sup>31</sup>

حَدَّثَنَا سَهْلُ بْنُ تَمَّامِ بْن بَرِيع حَدَّثَنَا عِمْرَانُ الْقَطَّانُ عَنْ قَتَادَةَ عَنْ أَبِي نَضْرَةَ عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيّ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ -صلى الله عليه وسلم- « الْمَهْدِئُ مِنَّي أَجْلَى الْجَبّْهَةِ أَقْنَى الأَنْف يَمْلاُّ الأَرْضَ قِسْطًا وَعَدْلاً كَمَا مُلِئَتْ جَوْرًا وَظُلْمًا يَمْلِكُ سَبْعَ سِنِينَ

ابو سعید الخدری روایت کرے ہیں که رسول الله صلی الله علیه وسلمنے فرمایا المهدى بهم مين سے بح، كشاده بيشاني والا ، كهڑى ناك والا ، زمين كو قسط و عدل سے بھر دے گا جیسا یه ظلم و جور سے بھری ہو گی ، سات سال حکومت کرے گا اس روایت میں بھر یوں کا تفر دیے کیونکہ قبادہان کے استاداور شا گردسپ بھری ہیں۔ اس روایت میں ایک راوی عمران القطان (المتوفی ۱۲۰ سے ۷۰اھ کے در میان ) ہیں- تاریخ بیکی ابن معین کے مطابق

سمعت يحيى يقول عمران القطان كان يرى رأى الخوارج ولم يكن داعية الدوري کہتے ہیں بچیٰ کہتے ہیں عمران القطان خوارج کی رائے رکھتا تھالیکن داعی نہیں تھا

روايات ظهور للمحدى ابو شهريار

الذهبی كتاب سير الاعلام النبلاء ميں اس راوى كے لئے لكھتے ہيں يزيد بن زريع: كان عمران القطان حروري ، يزيد بن زريع كتا عمران القطان، حروري 32 تھا

ابن معین یہ بھی کہتے ہیں

سمعت يحيى يقول عمران القطان ليس بشئ قلت هو أحب إليك أو أبو هلال قال أبو هلال الدورى كمت بين يجل كمت بين عمران القطان كوئى چيز نبين مين في يوچما آپ كوكون زياده پشد بع؟ ابو بلال يا يه؟ كما ابو بلال

تہذیب التنذیب کے مطابق نسائی کہتے ہیں لیس بالقوی قوی نہیں ہے - تہذیب الکمال کے مطابق ابوداود کہتے ہیں

ضعیف أفتی فی أیام إبراهیم ابن عبدالله بن حسن بفتوی شدیدة فیها سفیك دماء ضعیف باس فی بن عبدالله بن حسن كے خروج كے وقت ایك سخت فوى دیا تھا جس میں خون خراب تھا

قار ئین آپ دیکھ کتے ہیں ابو داو داس راوی کو ضعیف کہتے ہیں لیکن سنن میں اس کو واضح نہیں کرتے لہٰ لہٰ البدا ہیہ بات کہ المہدی کی روایات ان کے نزدیک صحیح ہیں درست نہیں ہے۔
اس روایت کا لیس منظر بیہ ہے کہ عباسیوں نے محمّد بن عبداللہ بن حسن کو دھو کہ دیا کہ بنوامیہ کے خلاف متحدہ محاذا گرکامیاب ہوا تو وہ محمد بن عبداللہ کو خلیفہ بنائیں گے - عباسیوں کے ہمدر دابو مسلم الخرسانی کا لشکر خراسان سے نکلا اور انہوں نے دمشق پر بنوامیہ کا اقتدار ختم کیا، لیکن عباسیوں نے وعدہ خلافی کی اور خود خلیفہ بن گئے - عبداللہ بن حسن (المہدی کے والد)، محمد کے سفیر بن کر ابو

<sup>32</sup> 

الحروریہ خوارج کا ایک فرقہ تھا۔ مصنف کے خیال میں عمران خارجی نہیں بلکہ محمد بن عبد الله کا حامی تھا لیکن چونکہ اس نے قتل عام کا فتوی دے کر خوارج والی رائے اختیار کر لی تھی۔

روايات ظهور المحسري (بو شهريار

جعفر المنصور سے بھی ملے لیکن صورت حال تبدیل نہیں ہوئی حتی کہ ان دونوں گروہوں میں آئیں میں میں گئی اور آخر کار ابو جعفر المنصور کے دور میں محمد بن عبد الله اور ان کے بھائی ابر اہیم بن عبد الله بن حسن بن حسن بن علی نے خروج کیا۔ابر اہیم نے اپنے خروج کے وقت، عمران القطان سے قتل کا فقوی طلب کیا جو اس نے دیا۔

مندابی یعلی کی ایک روایت میں بزید بن زریع کے الفاظ نقل ہوئے ہیں

قال يزيد : وكان عمران حروريا ، وكان يرى السيف على أهل القبلة ، وكان إبراهيم لما خرج إلى البصرة فطلب الخلافة ولاه خراج الفرات ، قال وكان إبراهيم استفتاه في شيء فأفتاه عمران فيه بفتيا ، فأفتى إبراهيم رجالا يقول عمران : قتلوا كلهم

یزید بن زر بع کہتے ہیں عمران القطان حروری تھااور اہل قبلہ پر تلوار دراز کرنے کا قائل تھا، اور ابراہیم بن عبداللہ نے جب بصرہ میں خلافت طلب کرنے پر خروج کیا... توانہوں نے عمران سے فتوی مانگا ، پس عمران القطان نے فتوی دیا اور ابراہیم نے اپنے لوگوں کو عمران کے فتوی کے تحت کہاسب کو قتل کرڈالو!

ابن حجر، تهذیب التهذیب میں عمران القطان کے ترجمے میں لکھتے ہیں

قال يزيد كان إبراهيم يعنى بن عبد الله بن حسن لما خرج يطلب الخلافة استفتاة عن شيء فأفتاه بفتيا قتل بحا رجال مع إبراهيم انتهى وكان إبراهيم ومحمد خرجا على المنصور في طلب الخلافة لأن المنصور كان في زمن بني أمية بايع محمدا بالخلافة فلما زالت دولة بني أمية وولي المنصور الخلافة تطلب محمدا ففر فالح في طلبه فظهر بالمدينة وبايعه قوم وأرسل أخا إبراهيم إلى البصرة فملكها وبايعه قوم فقدر إنحما قتلا وقتل معهما جماعة كثيرة وليس هؤلاء من الحرورية في شيء

یزید بن زریع کہتے ہیں کہ ابراہیم بن عبداللہ بن حسن جب طلب خلافت کے بھرہ میں لکلا تواس نے فتوی مانگاکسی بات پر، پس عمران کے اس فتوی کے مطابق ابراہیم کے لوگوں نے قتل کیا انتھی اور ابراہیم اور محمد دونوں نے المنصور سے طلب خلافت کیا ، کیونکہ منصور نے بنوامیہ کے دور میں محمد بن

روايات ظهور للمحدى ابو شهريار

عبداللہ کی بیعت کی تھی، پس جب بنوامیہ کی خلافت ختم ہوئی منصور اقتدار پر آیا تو محمد کو پکڑنا چاہا لیکن محمد مفرور ہوگیا پھر مدینہ میں ظاہر ہوااور ایک قوم نے اس کی بیعت کی اور اپنے بھائی ابراہیم کو بھرہ بھیجا جس کواس نے کنڑول حاصل کیااور ایک قوم نے وہاں اس کی بیعت کی اور ان لوگوں نے قال کیااور قل کیا، اور اس سب کا تعلق حروری (فرقہ) سے نہیں

ابن العبري كتاب المخضر في اخبار البشر مين لكهة بين

ثم دخلت سنة خمس وأربعين ومائة فيها ظهر محمد بن عبد الله بن الحسن ابن الحسن بن علي بن أبي طالب، واستولى على المدينة، وتبعه أهلها، فأرسل المنصور ابن أخيه عيسى بن موسى إليه، فوصل إلى المدينة، وخندق محمد ابن عبد الله على نفسه، موضع خندق رسول الله صلى الله عليه وسلم للأحزاب، وجرى بينهما قتال، آخره أن محمد بن عبد الله المذكور، فتل هو وجماعة من أهل بيته وأصحابه، وأغزم من سلم من أصحابه، وكان محمد المذكور، سميناً أسمر شجاعاً، كثير الصوم والصلاة، وكان يلقب المهدي، والنفس الزكية، ولما قتل محمد، أقام عيسى بن موسى بالمدينة أياماً، ثم سار عنها في أواخر رمضان يريد مكة معتمراً.

پھر سن ۱۳۵۵ یا جس میں مجمہ بن عبداللہ بن حسن بن حسن بن علی بن ابی طالب ظام ہوتے اور مدید پر متولی ہوئے اور ان کے اہل نے ساتھ دیا، پس المنصور نے اپنے سینج عیسیٰ بن موسیٰ کو مدینہ (بغاوت کچلنے کے لئے) بھیجا۔ مجمد بن عبداللہ نے بذات خود انہی مقامات پر خندق کھودی، جہاں نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے غروہ خندق میں کھودی تھی۔ اور وہاں قال شروع ہوا، پس وہ اور ایک جماعت ان کے اہل بیت اور اصحاب کے ساتھ قتل ہوئے ... اور مجمد المذکور بہت بہاور، کشرت صوم وصلاہ والے تھے اور ان کا لقب المهدی تھا اور اکنفس الزکید اور جب مجمد قتل ہوگئے تو عیسیٰ بن موسی نے کئی والے بینے میں گزارے پھر رمضان کے آخر میں مکہ عمرہ کرنے گئے۔

سوالات الاجری کے مطابق ابو داود نے کہا

وكان سفيان يتكلم في عبد الحميد بن جعفر لخروجه مع محمد بن عبد الله بن حسن وسفيان يقول وان مر بك المهدي وأنت في البيت فلا تخرج اليه حتى يجتمع الناس روايات ظهور المحصري (بو شهريار

سفیان الثوری نے عبد الحمید بن جعفر سے ان کے محمد بن عبد الله بن حسن کے ساتھ خروج پر کلام کیا اور سفیان الثوری نے کہا کہ اگر تمہارے پاس المهدی کا گزر ہو تو گھر سے نہ لکلنا جب تک کہ لوگ جمع نہ ہو جائیں

سفیان الثوری کے بیہ الفاظ کسی آنے والے المہدی کے لئے نہیں بلکہ محمد بن عبد اللہ کے لئے ہیں جس نے ۴ ۱۲ھ میں خروج کیا تھا۔

الغرض عمران القطان، محمد اور ابراجیم کے خاص مفتی تھے اور ان کے حق میں فتوے دیتے تھے امام ابو داود اس روایت کو سنن میں نقل تو کرتے ہیں لیکن اس راوی کو ضعیف بھی کہتے ہیں ۔

## المهدي کے مشرقی معاونین

ابن ماجہ کی روایت ہے

حَدَّثَنَا حَرْمَلَةُ بْنُ يَغِيَى الْمِصْرِيُّ وَإِبْرَاهِيمُ بْنُ سَعِيدٍ الجُّوْهَرِيُّ قَالاَ حَدَّثَنَا أَبُو صَالِحٍ عَبْدُ الْغَقَّارِ بْنُ دَاوُدَ الْحُرَّائِيُّ حَدَّثَنَا ابْنُ لَهِيعَةَ عَنْ أَبِي زُرْعَةَ عَمْرِو بْنِ جَابِرٍ الْحَضْرُمِيِّ عَنْ عَبْدِ اللَّهَ بْنِ الْخَارِثِ بْنِ جَزْءِ الزُّبَيْدِيِّ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ –صلى الله عليه وسلم– « يَخْرُجُ نَاسٌ مِنَ الْمَشْرِقِ فَيُوطِّتُونَ لِلْمَهْدِيِّ ». يَعْنى سُلْطَانَهُ

عَبْدِ اللَّهِ بْنِ الْحَارِثِ بْنِ جَزْءِ الزُّبَيْدِيِّ روایت کرے تہیں که نبی صلی الله علیه وسلم نے فرمایا مشرق سے لوگ نکلیں گے جو المپدی کے لئے راہ بموار کریں گے یعنی ان کے اقتداد کی

اس کی سند میں عمرو بن جابرالحضری ہے جس کے لئے اِبوزرعة المصری کہتے تھے

قال بن أبي مريم قلت لابن لهيعة من عمرو بن جابر هذا قال شيخ منا أحمق كان يقول أن عليا في السحاب

ا بن ابی مریم کہتے ہیں میں نے ابن لہیعۃ سے بوچھا کہ عمر و بن جابر کون ہے بولے ایک بوڑھااحمق کہتا تھاعلی بادلوں میں

بں 33

33

کتب جرح و تعدیل میں بعض راویوں کے لئے ملتا ہے کہ وہ یہ عقیدہ رکھتے تھے کہ علی بادلوں میں ہیں. اس عقیدے کو ابن سبا کی طرف منسوب کیا جاتا ہے ۔ البیان از جاحظ کے مطابق ان لوگوں کے لئے المعتمر شعر پڑھا کرتے تھے

ومن قوم إذا ذكروا عليا ... يردون السلام على السحاب

اور ایک قوم ہے کہ جب علی کا ذکر ہوا انہوں نے بادل کو سلام کیا

کتاب سیر أُعلام النبلاء از الذّببی کے مطابق اِسْحَاقُ بنُ سُنیْنِ روایت کرتے ہیں کہ ابْنِ المُبَارَكِ کہتے تھے

ا أقول علي في السحاب لقد ... أقول فيه إذا جورا وعدوانا

اور نہیں کہتا کہ علی بادل میں ہیں گر کہہ دوں تو یہ ظلم و زیادتی ہے

امام مسلم صحیح مسلم کے مقدمے میں لکھتے ہیں

وحِدَّتِي سَّلَمَةٌ بْنُ شَبِبٍ، حَدَّتَنَا الْحُمَيْدِيُّ، حَدَّتَنَا الْحُمَيْدِيُّ، حَدَّتَنَا الْحُمَيْدِيُّ، حَدَّتَنَا الْحُمَيْدِيُّ، حَدَّتَنَا الْطُمِيْنِ أَيْ إِنَّ أَيْ يَحْكُمَ اللهُ لِيَ وَهُوَ خَيْرُ الْحَاكَمِينَ} [يوسفَ: 80]، وَجَلِّ آص:[2]: {فَلَنْ أَبْرَحَ الْأَرْضَ حَتَّى يَأَذَنَ لِي أَيْ أَوْ يَحْكُمَ اللهُ لِيَ وَهُوَ خَيْرُ الْحَاكَمِينَ} [يوسفَ: 80]، فَقَالَ جَابِرٌ: «لَمْ يَجِئْ تَأْوِيلُ هَذِه»، قَالَ سُفْيانُ، وَكَدَبَ، فَقُلْنَا لسُفْيانُ: وِمَا أَرَادَ بِهَذَا؟ فَقَالَ: إِنَّ عَلَيْا فِي السَّحَابِ، فَلَا نَخْرُجُ مَعَ مَنْ خَرَجَ مِنْ وَلَده حَتّى يُنَادَي مُنَاد مِنَ السَّمَاء يُرِيدُ عَلَيْ أَنَّهُ يُنَادي اخْرُجُوا مَعَ فُلَانٍ، يقُولُ جَابِرٌ: «فَذَا تَأْوِيلُ هَذِهِ الْآيَةِ، وَكَذَبَ، كَانَتْ فِي إِخْوَةٍ يُوسُفَ «صَلَى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّم

روافض سورہ یَوسف کی آیت فَلَنْ أَبْرَحَ الْأَرْضَ حَتَّی یَاْذَنَ لِی أَیِ أَوْ یَحْکُمَ اللهُ لِی وَهُوَ خَیْرُ الْحَاکمینَ کی تشریح اس سے کرتے کہ علی بادلوں میں ہیں اور وہ آن سے نہیں نکلیں گے یہاں تک کہ اَن کی اولاد میں سے ایک شخص آئے جس کے لئے آسمان سے علی منادی کریں گے کہ فلاں کے ساتھ خروج کرو اور یہ تاویل جابر الجعفی کیا کرتا تھا

کتاب بصائر الدرجات از محمد بن الحسن الصفار،تصحیح وتعلیق وتقدیم: الحاج میرزا حسن کوچه باغی، مطبعة الأحمدي - طهران منشورات الأعلمي - طهران کے مطابق

أبو جعفر محمد بن الحسن بن فروخ الصفار المتوفى سنة ٢٩٠ جو الإمام الحسن العسكري كے اصحاب ميں سے تھے باب في ركوب أمير المؤمنين ع السحاب وترقيه في الأسباب والأفلاك (باب امير المومنين على عليہ السلام كا بادل كى سوارى كرنا اور اس ميں اسباب و افلاك پر بلند ہونا ) ميں روايت كرتے ہيں

حدثنا أحمد بن محمد عن الحسين بن سعيد عن عثمان بن عيسى عن سماعة بن مهران عن أبي بصير عن أبي بصير عن أبي بصير عن أبي بعفر عليه السلام أنه قال إن عليا عليه السلام ملك ما في الأرض و ما في تحتها فعرضت له السحابان الصعب والذلول فاختار الصعب وكان في الصعب ملك ما تحت الأرض وفي الذلول ملك ما فوق الأرض واختار الصعب على الذلول فدارت به سبع أرضين فوجد ثلث خراب وأربع عوامر ابى بصير، أبي جعفر عليه السلام سے روايت كرتے ہيں كہ بے شك على كى تمكنت ميں ہے جو كچھ زمين ميں اور تحت الثرى ميں ہے ہيں ان پر دو بادل پيش كيے گئے الصعب (مشكل)

### متدرک الحاکم کی روایت ہے

أخبرنا أبو عبد الله الصفار ، ثنا محمد بن إبراهيم بن أرومة ، ثنا الحسين بن حفص ، ثنا سفيان ، عن خالد الحذاء ، عن أبي قلابة ، عن أبي أسماء ، عن ثوبان رضي الله عنه ، قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم : « يقتتل عند كنزكم ثلاثة كلهم ابن خليفة ، ثم لا يصير إلى واحد منهم ، ثم تطلع الرايات السود من قبل المشرق فيقاتلونكم قتالا لم يقاتله قوم - ثم ذكر شيئا فقال - إذا رأيتموه فبايعوه ولو حبوا على الثلج ، فإنه خليفة الله المهدى

ثوبان رضی الله عنه روایت کر\_تبیں که رسول الله صلی الله علیه وسلمنے فرمایا تمہارے خزانے کے پاس تین لڑیں گے جو خلفاء کے بیٹے ببوں گے لیکن ان میں سے ایک کو بھی نہیں ملے گا پھر کالے جھنڈے مشرق کی طرف سے طلوع ببوں گے پس وه (جھنڈوں ولے) لڑیں گے که کسی قوم نے نه لڑا ببو گا پھر کوئی چیز ذکر کی – پس جب ان کو دیکھو تو بیعت کرو چاہے برف پر گھسیٹا جائے که ان میں الله کا خلیفه المہدی ہے

اس كى سند ميس راوى خالد الحذاء التوفى اسماه ہے۔ عبد الله العلل و معرف الرجال ميس كہتے ہيں حدثني أبي قال قيل لابن علية في هذا الحديث فقال كان خالد يرويه فلم يلتفت إليه ضعف بن علية أمره يعني حديث خالد عن أبي قلابة عن أبي أسماء عن ثوبان عن النبي صلى الله عليه وسلم في الرايات

ميرے باپ احمد نے بيان كياكہ يس نے اس علية سے اس حديث كے متعلق يو چھا، انہوں نے كہا ، اس كوخالدروايت كرتا ہے كس اس سے النفات نہ كرو- اس علية نے اس كے امر كوضعف كها يعنى حديث خالد عن أبي قلابة عن أبي أسماء عن ثوبان عن النبي صلى الله عليه وسلم سے جھنڈوں كے مارے بيں

اورالذلول (آسانی). انہوں نے الصعب کو الذلول پر منتخب کیا پس الصعب پر انہوں نے سات زمینوں کی سیر کی اور اس میں سے ایک تہائی کو ویران و برباد پایا اور باقی کو آباد

روايات ظهور المحدى

الذهبی اس کو میز ان الاعتدال میں بیان کرتے اور کہتے ہیں قلت: أراه منکوا میں کہتا ہوں میرے مطابق منکرہے 34 مطابق منکرہے 34

\_

34

عبد الہادی عبد الخالق مدنی نے کتاب مہدی علیہ السلام سے متعلق صحیح عقیدہ میں اس کو صحیح قرار دیا ہے

عبد العليم البستوي كتاب الاحاديث الواردة في المهدي في ميزان الجرح والتعديل ميں سن ١٩٧٨ ميں اس كا ذكر كر كے اس كو صحيح كہتے ہيں لكھتے ہيں :

فأمًا اختلاط عبد الرزاق فلا يضر في صحة الإسناد، فقد كان اختلاطه بعد سنة مائتين ... وأمًا عنعنة أبي قلابة وسفيان الثوري وهما من المدلسين، فلا تضر في صحة الإسناد أيضًا ... النتيجة: إسناده صحيح مبشر حسن لابورى اس روايت كو سن ٢٠٠٣ ميں البانى كے قول كى بنياد پر صحيح قرار ديتے ہيں

زبیر علی زئی نے الحدیث شمارہ ۸۰ میں توضیح الاحکام میں اس کو ثوبان رضی الله عنہ پر موقوف حسن قرار دیا ہے ﴿ '' عَنُ ثَوْبَانَ رَضِىَ اللّهُ عَنْهُ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: يَقُتَتِلُ عِنْدَ كِنُزِكُمْ ثَلَاثَةٌ ' كُلْهُم ابْنُ خَلِيفَةٍ ثُم لَا يَصِير الى وَاحِدٍ مِنْهُمْ ثُمَّ تَطُلُعُ الرَّايَاتُ السودُ مِنَ قِبَلِ الْمَشُرِقِ فَيَقْتَلُونَكُمْ فَوَاحِدٍ مِنْهُمْ ثُمَّ تَطُلُعُ الرَّايَاتُ السودُ مِنَ قِبَلِ الْمَشُرِقِ فَيَقْتَلُونَكُمْ فَتَلِيعُوه وَلَوحَبُوا عَلَى التَّلْعِ فَتَلَا لَمْ يَقُتُلُهُ قَومٌ ……فَإِذًا رَأْيُتُمُوهُ فَبَايِعُوه وَلَوحَبُوا عَلَى التَّلْعِ فَإِنَّهُ خَلِيفَةُ اللهِ المَهْدِئَ"(')

حضرت توبان رہ سے مروی ہے کہ

"الله کے رسول ﷺ نے ارشاد فرمایا : فمہارے (کعبہ کے) فزانے پر غین آدی اللہ کے رسول ﷺ نے ارشاد فرمایا : فمہارے (کعبہ کے) فزانے پر غین آدی اللہ کریں گے ، بینوں فلیفہ کے بیٹے ہوں گے مگر وہ فزانہ کی ایک کو بھی نہیں سلے گا پھر مشرق کی طرف سے ساہ جبنڈے آئیں گے اور وہ تہہیں ایبا قبل کریں گے کہ ویبا کی فیل نہ کیا ہو ۔۔۔۔۔۔۔۔ جب تم اے دیکھو تو اس کی بیعت کر لینا خواہ تہہیں برف پر گھٹ (لڑھک) کری جانا پڑے کیونکہ وہ اللہ کا فلیفہ محدی ہوگا۔"
گھٹ (لڑھک) کری جانا پڑے کیونکہ وہ اللہ کا فلیفہ محدی ہوگا۔"

(۱) [متدرك حاكم: كآب النتن والملاح (۵۵۷-۸۰۳) السلسلة الصحيحة (۳۳۲/۲)] (۲) اين مايه: كآب النتن ، باب خروج المهدى (۵۸۴م) ، حاكم (۵۲۳۳) النهاية في الفتن

(٢) ابن مليه: كماب القلق ، باب قروع المهدى (٣٠٨٠) ، حالم (٣٦٢/٣) ، النهاية في الفتن (ار٢٧) وقال فراا مناوقوي صحيح ]

محکم دلائل و براہین سے مزین، متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتب

پیشکوئیول کی حقیقت اور ان کی تعبیر کا میں www.kitabosunnate.com

'' بیرحدیث میچ ہے گراس کا آخری جملہ کہ'' وہ اللہ کا خلیفہ ہوگا'' بسند میچ ثابت ())

- 02

امام مہدی مشرق کی طرف سے ظاہر ہوں گے اس کے دومطلب ہو سکتے ہیں پہلا

یہ کدائی سے مدینے کا مشرق مراد لیا جائے گا کیونکہ نبی ﷺ نے مدینے میں یہ بات
فرمائی تھی کہی رائح معلوم ہوتا ہے، دوسرا یہ کہ اس سے دنیا کا مشرق مراد لیا جائے تواس
لیاظ سے مدینہ بلکہ مدینے کا مغرب بھی اس میں شامل ہوگا کیونکہ جغرافیے کے اعتباد سے
وہ و نیا کے مشرق میں ہے ۔علاوہ ازیں دونوں صورتوں میں مشرق کی تحدید نہیں کی گئی
ہذا اس میں مشرق قریب ،وسطی اور بعید متیوں شامل ہیں لیکن یہ تعبیر درست معلوم نہیں
ہوتی بلکہ کہلی تعبیر ہی رائح ومناسب ہے۔

مزید لکھا ص ۱۰۸

© کچھا حادیث میں یہ بات ندکور ہے کہ مہدی سیاہ جھنڈوں کے ساتھ خراسان سے نمودار ہوگا، اس حدیث کا کچھلوگوں نے ابو مسلم خراسانی دولت عباسیہ کی راہ ہموار کرنے والا مرکزی لیڈر پر انطباق کیا گرید انطباق غلط نکلا۔اول اس لیے کہ خراسان والی کوئی روایت بھی بسند سیح خابت نہیں ۔دوم یہ کہ علامات مہدی اس پر صادق نہیں آتیں۔

یعنی سن ۲۰۰۳ تک یہ روایت حلقہ غیر مقلدین میں صحیح تھی اس میں صرف خراسان لفظ صحیح نہیں تھا دوسری طرف سعودی عرب میں عبد الهادی نے امام مہدی علیہ السلام سے متعلق صحیح عقیدہ میں لکھا

# 24 ﴿ مهدى عَالِيلاً سے متعلق صحیح عقیدہ

# ۱۲۔ مہدی عَلیّنِلا خراسان کی طرف سے کالے حجنڈوں کے ساتھ ٹکلیں گے۔

غیر مقلد زبیر علی کہتے تھے خراسان سے نکلنے کی روایت صحیح نہیں وہابی البستوی اور عبد الہادی کہتے تھے خراسان سے نکلیں گے

عاصم عمر نے سن ۲۰۰۹ میں کتاب تیسری جنگ عظیم اور دجال میں لکھا

اس حدیث میں جو یہ ذکرے کہاس میں مہدی ہو نگے تواس سے مرادیہ ہے کہ یہ جماعت حضرت مہدی کی ہی ہوگی ،اورعرب پہنچ کرحضرت مہدی کے ساتھ شامل ہوجائے گی ،اوراس کے معنیٰ یہ بھی ہو سکتے ہیں کہ حضرت مہدی خود بھی اس جماعت میں ہوں، کیکن اس وقت تک لوگول کوان کےمہدی ہونے کاعلم نہ ہواور بعد میں حرم شریف پہنچ کران کاظہور ہو۔ واللہ اعلم

یعنی اس روایت کو سن ۲۰۰۹ میں بھی صحیح قرار دیا گیا

اس روایت کو ابن کثیر نے بھی صحیح قرار دیا

محدث فتوی پر اس کو صحیح قرار دیا گیا

http://www.urdufatwa.com/index.php?/Knowledgebase/Article/View/2398/0/

دوسری طرف محدث فورم پر اس کو مئی ۲۰۱۵ میں ضعیف قرار دیا گیا تھا جس سے بعد میں رجوع کیا گیا

/کالے-جهنڈوں-والے-لشکر----والی-روایت.http://forum.mohaddis.com/threads/28719 ایک روایت میں آیا ہے کہ

جب تم دیکھو کہ خراسان کی جانب سے سیاہ جھنڈے نکل آئے تو اس لشکر میں شامل " ہوجاؤ، چاہے تمہیں اس کے لیے برف پر گھسٹ کر کیوں نہ جانا پڑے، کہ اس لشکرمیں اللہ کے "آخری خلیفہ مہدی ہوں گے۔

سنن ابن ماجه: ۴۰۸۴، المستدرك للحاكم: ۴/۴۶-۹۶۴-۸۴۳۲، مسند)

الروياني:ج١ص٤١٧-٤١٨ح٤٣٧،

دلائل النبوة للبيهقى:٤/٥١٥وقال: "تفرد به عبد الرزاق عن الثوري"!، السنن الواردة في الفتن و (غوائلها والساعة وأشراطها للداني: ٥٤٨٥-١٠٣٣ ح ٥٤٨

يه روايت "سفيان (الثوري) عن خالد الحذاء عن أبي قلابة عن أبي أسماء الرحبي عن ثوبان:ضعيف رضی اللہ عنہ" کی سند سے درج بالا کتابوں میں موجود ہے۔

اس کے راوی امام سفیان ثوری رحمہ اللہ ثقہ و متقن ہونے کے باوجود مشہور "مدلس" تھے۔ : ١ ٭ابو زرعہ ابن العراقی نے کہا: "مشهور بالتدلیس" (کتاب المدلسین: ص۵۲رقم۲۱)

\*ابن العجمي اور سبوطي دونون نے كها: "مشهور به" (التبين لأسماء المدلسين: ٢٥، اسماء المدلسين: ۱۸)

٭حافظ ابن حبان نے فرمایا: "وہ مدلس راوی جو ثقہ عادل ہیں، ہم اُن کی صرف ان مرویات سے ہی حجت یکڑتے ہیں جن میں وہ سماع کی تصریح کریں مثلاً سفیان ثوری، اعمش اور ابو اسحاق وغير بم ـ ـ ـ " (الاحسان: ١/٩٠، علمي مقالات: ج١ص٢٤٤، ج٣ص٨٠٣)

٭عینی حنفی نے کہا: "اور سفیان (ثوری) مدلسین میں سے تھے اور مدلس کی عن والی روایت حجت نہیں ہوتی الا یہ کہ اُس کی تصریح سماع دوسری سند سے ثابت ہوجائے۔"

(عمدة القارى: ٣/١١٢، الحديث حضر و: ٢٥ص ٢٧)

\*ابن الترکمانی حنفی نے ایک روایت پر جرح کرتے ہوئے کہا: "اس میں تین علتیں (وجہ ضعف) ہیں: ثوری مدلس ہیں اور انھوں نے یہ روایت عن سے بیان کی ہے۔۔" (الجوہر النقی: NYSY) اس روایت میں بھی سفیان ثوری کے سماع کی تصریح نہیں، لہذا یہ ضعیف اور یاد رہے کہ درج بالا تصریحات اور دیگر دلاٹل کی رُو سے سفیان ثوری کو مدلسین کے ظبقہ ٔ ثانیہ میں ذکر کرنا غلط ہے۔ نیز دیکھئے الحدیث (حضرو): PT-1

دوسری روایت

٭سیدنا ثوبان رضی اللہ عنہ سے ایک دوسری مرفوع روایت میں بھی خراسان کی طرف سے کالے جھنڈوں کا ذکر آیا ہے۔ (مسند احمد:۲۷۷/۵-۲۳۸۷، دلائل النبوۃ للبیہقی:۶/۵۱۶، العلل (المتناهمہ لابن الجوزی: ۱۴۶۵

ضعیف: یہ سند کئی وجہ سے ضعیف ہے؛

على بن زيد بن جدعان ضعيف ہے۔ (تقريب التہذيب: ۴۷۳۴):١

شریک القاضی مدلس ہیں اور روایت عن سے ہے۔:۲

روایت منقطع بھی ہے۔:۳

#### تیسری روایت

★سیدنا عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ مروی ایک طویل روایت میں کالے جھنڈوں کا ذکر آیا ہے: دیکھئے سنن ابن ماجہ (۴۰۸۲) مصنف ابن ابی شیبہ (۲۷۷۱۶-۱۵/۲۳۵) مسند ابن ابی شیبہ (۱/۲۰۱۶-۲۰۱۸-۲۰۱۸) مسند الشافعی (۱/۲۳۲-۳۳۷) مسند ابی یعلی (۱/۱۷۹-۱۸-۵/۱۸۳۸) المعجم الاوسط للطبرانی (۲/۳۲/۶–۵۶۲۵) الکامل لابن عدی (۱/۷۸۳۸ دوسرا نسخہ:۴۲۲۲/۶)
 الضعفاء للعقیلی (۴/۳۸۱) الفتن للدانی (۱/۲۸-۱۸۳۱-۵۲۷) الفتن للامام نعیم بن حماد الصدوق (۱۰۵۰/۵۰)

ضعیف: اس کا راوی یزید بن ابی زیاد الکوفی جمہور محدثین کے نزدیک ضعیف ہے۔ دیکھئے: (۲۱۱۶) ہدی الساری لابن حجر (ص۴۵۹) اور زوائد سنن ابن ماجہ للبوصیری

٭المستدرک للحاکم (۴۶۴/۶ح ۸۴۳۴ میں ایک موضوع (من گھڑت) روایت ہے، جس کا بیان کرنا "جائز نہیں ہے۔ قال الذہبی: "هذا موضوع

#### چوتھی روایت

★سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی طرف منسوب ایک روایت میں بھی کالے جھنڈوں کا ذکر آیا
 ہے: (دیکھئے سنن الترمذی: ۲۲۶۹وقال: هذا حدیث غریب حسن، مسند احمد:

۲/۳۶۵ح/۱/۹۷۸الاوسط للطبرانی:۳/۳۲۳ح-۳۵۶۰، البحرللبزار:۱۴/۱۲۴۲ح۵۶۲۸ دلائل النبوة للسهة.،۶/۵۱۶:

ضعیف: اس روایت میں رشدین بن سعد ضعیف ہے، اور اسے جمہور نے ضعیف قرار دیا ہے۔ دیکھئے تخریج الاحیاء للعراقی (۴/۸۴) مجمع الزوائد (۵/۶۶، ۱/۵۸، ۲۰۱) اور اتحاف السادۃ المتقین (۹/۵۳)

روايات ظهور المحدى

# اس کے برعکس مندالبزار میں اس روایت کوامام البزار صحیح کہتے ہیں ۔

حَدَّثنا أحمد بن منصور، قَال: حَدَّثنا عَبد الرِّزَّاق قال أَخْبَرَنَا الثَّوريّ، عَن خَالِدِ الحَدَّاء، عَن أَبي قِلاَبَةَ عَنْ أَى أَسْمَاءَ عَنْ ثَوْبَانَ، رَضِي اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ قَالَ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيه وَسَلَّم: يُقْتَتَلُ عِنْدَكُنْزُكُمْ هَذَا ثَلاثَةٌ كُلُّهُمُ ابْنُ خَلِيفَةٍ، ثُمُّ لا يَصِلُ إِلَى وَاحِدِ مِنْهُمْ، ثُمَّ تُقْبِلُ الرَّايَاتُ السُّودُ مِنْ قِبَلِ الْمَشْرِقِ فَيَقْتُلُونَكُمْ قَتْلا لَمَّ يَقْتُلُهُ قَوْمٌ، ثُمَّ ذَكَرَ شَيْئًا فَإِذَا رَأَيْتُمُوهُ فَبَايِعُوهُ، وَلَوْ حَبْوًا عَلَى الظَّلْجِ فَإِنَّهُ خَلِيفَةُ اللَّهِ الْمَهْدِيُّ.

وَهَذَا الْحَدِيثُ قَدْ رُويَ خُوُ كَلامِهِ مِنْ غَيْر هَذَا الْوَجْهِ بَعَذَا اللَّفْظِ وَهَذَا اللَّفْظُ لا نَعْلَمُهُ إلاَّ في هَذَا الْحَدِيث وَإِنْ كَانَ قَدْ رُويَ أَكْثَرُ مَعْنَى هَذَا الْحُدِيثِ فإنا اخترنا هذا الْحُدِيثَ لِصِحَّتِهِ وَجَلالَةِ ثَوْبَانَ وَإِسْنَادُهُ إِسْنَادٌ

میں نے اس حدیث کو اس کی صحت اور ثوبان کی جلالت کے بیش نظر اختیار کیا، اور اس کی سند صحیح سے

یغی ۲۰۰ ججری کے بعد محدثین کااس روایت کی تصحیح پر اختلاف ہو چکا تھا۔ یاد رہے کہ اس میں خلیفہ اللّٰہ کا لفظ ہے جس کی بناپرالبانی اور ابن تیمیہ نے اس کور د کیا

★كتاب الفتن للامام الصدوق نعيم بن حماد المروزي مين كئي ضعيف ومردود روايات و آثار موجود ہیں۔ (دیکھئے: ۸۵۱۔۸۶۴)

( مابنامہ الحدیث شمارہ :۸۰ صفہ ۵-۷)

اس کتاب کے شائع ہونے کے بعد مارچ ۲۰۱۷ میں ایک دوسرے لنک میں واپس رجوع کر لیا گیا post-280320#//forum.mohaddis.com/threads/35489.//حادیث-کی-تحقیق-درکار.post-280320 اور کہا جانے لگا

سند میں ابوقلابہ مدلس ہیں، اور روایت عنعنہ سے کی ہے، اس لئے یہ ضعیف ہے لیکن حدیث کا معنی ابن ماجہ کی ابن مسعود رضی اللہ عنہ سے مروی حدیث میں ہے، اس حدیث میں «فإنه خلیفة الله المهدی» کا لفظ صحیح نہیں ہے، جس کی روایت میں ابن ماجہ یہاں منفرد ہیں، ملاحظم بو: سلسلة الاحاديث الضعيفة، للالباني: ٨٥

> : قال الشيخ زبير على زئي في انوار الصحيفة في احاديث ضعيفة من السنن الاربعة إسناده ضعيف ¤ الثوري عنعن (تقدم:90) ولبعض الحديث شواهد قال الشيخ الألباني: ضعيف

راقم کہتا ہے یہ مولویوں کا جال ہے – ابن مسعود رضی الله عنہ کی (اوپر تیسری) روایت بھی یہ لوگ ۲۰۱۵ میں ضعیف قرار دے چکے ہیں تو پھر ۲۰۱۷ میں یہ واپس اس سے دلیل کیسے لے سکتے ہیں ۔ اس کے معنی کو صحیح قرار دیا گیا ہے یعنی کہ کالے جھنڈے خراسان سے آئیں گے ؟ اس كى صحيح دليل كيا ہے ؟ كيونكہ ابن مسعود اور ثوبان رضى الله عنهم دونوں سے منسوب روایات ضعیف قرار دے چکے ہیں

ابو شهربار

روايات ظهور المحمدى (بو شهريار

# ابن كثير نے النهاية في الفتن والملاحم سين اس كو صحيح قرار ديا

وهذا إسناد قوي صحيح، والظاهر أن المراد بالكنز المذكور في هذا السياق كنز الكعبة يقتل عِنْدَهُ لِيَأْخُذَهُ ثَلَائَةٌ مِنْ أَوْلَادِ الْخُلْفَاءِ حَتَّى يكون آخر الزمان فيحرج المهدي ويكون ظهوره من بلاد المشرق

اور یہ اسناد قوی تھیجے ہیں اور ظاہر میں اس سے مراد خزانہ ہے جواس سیاق میں مذکور ہے کہ وہ کعبہ کا خزانہ ہے اس کے پاس میہ تین اولاد خلفاء قال کریں گے کہ یہ تین اس کو حاصل کریں یہاں تک کہ آخری زمانہ میں المہدی نکل آئے گااور اس کا ظہور مشرق کے ممالک ہے ہو گا

ابن کثیر نے مزید لکھا

وَهَذِهِ الرَّايَاتُ السُّودُ لَيْسَتْ هِيَ الَّتِي أَقْبَلَ هِمَا أَبُو مُسْلِمٍ الْخُرَاسَايِيُّ فاستلهب بها دولة بني أمية في سنة اثنتين وثلاثين ومائة، بل رايات سود أخر تأتي بصحبة الْمَهْدِيِّ وَهُوَ مُحْمَدُ بْنُ عَبْدِ اللهِ الْعَلَوِيُّ الفاطمي الحسني رضي الله عنه يصلحه الله في ليلة أي يتوب عليه ويوفقه ويفهمه ويرشده بَعْدَ أَنْ لَمْ يَكُنْ كَذَلِكَ، وَيُؤَيِّدُهُ بِنَاسٍ من أهل المشرق ينصرونه ويقيمون سلطانه ويشدون أركانه وتكون راياتهم سوداء أَيْضًا

اور یہ کالے جینڈے یہ وہ نہیں جن کولے کر ابو مسلم نکلاتھا جس سے بنی امیہ کا زوال ہوا سن ۱۳۲ھ میں بلکہ یہ کالے جینڈے اور ہیں جو المہدی کے ساتھ ہوں گے اور وہ ہیں مجمہ بن عبداللہ العلوی فاطمی حنی ... جن کی اصلاح اللہ ایک رات میں کرے گا یعنی ان کی توبہ قبول کرے گا اور ان کی مدداہل موافقت کرے گا اور فہم دے گا اور ہدایت دے گا اس کے قبل وہ ایسے نہ ہوں گے اور ان کی مدداہل مشرق کریں گے اور ان کی حکومت کا قیام کریں گے اور اس کے ارکان کو مضبوط کریں گے اور ان کے ماس بھی کالے جھنڈے ہوں گے

راقم کہتا ہے یہ محض لفاظی ہے۔ یہ روایت محدثین رد کر چکے ہیں جن میں وکیج بن جراح ہیں اور علم حدیث میں ابن کثیر ان کا پاسنگ بھی نہیں روايات ظهور المحمدي (بو شهريار

منداحد کی روایت ہے

حدثنا عبد الله حدثني أبي ثنا وكيع عن شريك عن على بن زيد عن أبي قلابة عن ثوبان قال وسول الله صلى الله عليه و سلم: إذا رأيتم الرايات السود قد جاءت من قبل خراسان فائتوها فان فيها خليفة الله المهدي

ثوبان رضى الله عنه روايت كر\_تبين كه نبى صلى الله عليه وسلم نے فرمايا جب تم ديكهو كه خراسان كى طرف سے كالے جهنڈے آ رہے ہيں تو وباں پہنچو كيونكه ان ميں الله كا خليفه المہدى بے35

اس کی سند میں علی بن زید بن جدعان المتوفی ۱۲۹ھ یا ۱۳۱ھ ہے۔ تہذیب الکمال کے مطابق المجوز جانی اس کو واھی الحدیث کہتے ہیں۔ ابن معین، ابوزر عه، العجلی اس کو ضعیف کہتے ہیں۔ اموی خلیفہ یزید بن الولید کے بعد ابراہیم بن الولید تین ماہ کے لئے خلیفہ ہوا۔ اس نے بزید بن الولید کے لئے خلیفہ ہوا۔ اس نے بزید بن الولید کے لئے کو کو قید اور قتل کیا۔ سن ۱۲۹ھ میں عباسیوں نے خراسان سے کا لے جھنڈوں کے ساتھ خروج کیا۔

تاریخ مخضر الدول از ابن العبری کے مطابق

وفي سنة تسع وعشرين ومائة بعث ابراهيم الامام إلى أبي مسلم بلواء يدعى الظل وراية تدعى السحاب فعقدهما على رمحين وأظهر الدعوة العباسية بخراسان وتأول الظل والسحاب أن السحاب يطبق الأرض وكما أن الأرض لا تخلو من الظل كذلك لا تخلو من خليفة عباسى آخر الدهر

اور سن ۱۲۹ھ میں ابراجیم امام نے ابو مسلم (الخراسانی) کے پاس جھنڈا بھیجاجس کوسایہ کہا گیااور جھنڈا بھیجاجس کو بادل کہا گیا ان دونوں کو نیزوں پر بلند کیااور دعوۃ عباسیہ خراسان میں ظاہر ہوئی اور اس کی تاویل کی گئی کہ جس طرح زمین سائے اور بادل سے خالی نہیں اسی طرح یہ خلافت عباسی آخری زمانے تک ہوگی۔

كتاب المعرفيه والتاريخ مين عبدالله بن مبارك اس كى كچھ تفصيل سناتے ہيں

\_\_\_\_

قال ابن المبارك: ذاكرين عبد الله بن إدريس السن فقال: ابن كم أنت ؟ فقلت: إن العجم لا يكادون يحفظون ذلك ولكن أذكر أين ألبست الساد وأنا صغير عندما خرج أبو مسلم. قال: فقال لي: وقد ابتليت بلبس السواد! قلت: إني كنت أصغر من ذلك، كان أبو مسلم أخذ الناس كلهم بلبس السواد الصغار والكبار

ابن مبارک کہتے ہیں عبد اللہ بن ادریس نے جھے سے عمر پو چھی کہ اے بیٹے کتنے سال کے ہو؟ ہیں نے کہا عجمی لوگ اس کو یاد نہیں رکھتے لیکن جھے یاد ہے کہ ابو مسلم کے خروج کے وقت ہیں نے کالے کیڑے پہنے تھے۔ انہوں نے کہاتم نے کالے کیڑے پہنے! میں نے کہا میں چھوٹا تھا اور ابو مسلم نے جاہے جھوٹا ہو یا بڑاسب کو کالے کیڑے پہنوا دیے تھے۔

### تہذیب الکمال از المزی میں ہے

وَقَالَ الزبير بْن بكار: فولد عَبد الله بْن حسن بْن حسن بن علي بن أَبِي طالب: مُحُمَّدا خرج بالمدينة على أمير المؤمنين أبي جعفر المنصور وبيض

الزبير بْن بكار نے كہا... محمد نے مدينہ ميں ابو جعفر المنصور كے خلاف خروج كيا اور سفيد يہنا حاشيه ميں بشار عواد معروف لكھتے ہيں

بيض: لبس البياض، ضد لبس السواد لباس العباسيين، وهو تعبير معروف يراد به أنه خرج على العباسيين.

سفید پہنا، عباسییوں کے کالے لباس کی ضد پر

المهردی کے معاونین مشرق سے نہیں ابن ماجہ اور منداحمہ کی روایت ہے<sup>36</sup>

36

حنان بن سدير، عن عمرو بن قيس، عن الحسن، عن عبيدة، عن عبد الله بن مسعود، عن النبي صلى الله عليه وسلم: {إذا أقبلت الرايات السود من خراسان، فائتوها فإن فيها خليفة الله المهدي

حدثنا عثمان بن أبي شيبة . حدثنا معاوية بن هشام . حدثنا علي بن صالح عن يزيد ابن أبي زياد عن إبراهيم عن علقمة عن عبد الله قال بينما نحن عند رسول الله صلى الله عليه و سلم إذ أقبل فتية من بني هاشم . فلما رآهم النبي صلى الله عليه و سلم اغرورقت عيناه وتغير لونه . قال فقلت ما نزال نرى في وجهك شيئا نكرهه . فقال : ( إنا أهل بيت اختار الله لنا الآخرة على الدنيا . وإن أهل بيتي سيلقون بعدي بلاء وتشريدا وتطريدا . حتى يأتي قوم من قبل المشرق معهم رايأت سود . فيسألون الخير فلا يعطونه . فيقاتلون فينصرون . فيعطون ما سألوا . فلا يقبلونه . حتى يدفعوها إلى رجل من أهل بيتي فيملؤها قسطا . كما ملؤوها جورا . فمن أدرك ذلك منكم فليأتهم ولو حبوا على ( الثلج

عبد الله ابن مسعود رضی الله عنه فرماتے میں که مم رسول الله کی خدمت میں حاضر تھے، اتنے میں بنو ماشم کی ایک جماعت آئی ، انہیں دیکھ کر آپ رو \_ ذلگے، اور آپ کے چہرے کی رنگت تبدیل مو گئ، ممنے عرض کیا که یا رسول الله مم آپ کے چہرے پر تکلیف کے آثار دیکھ رھ میں، اس کی کیا وجه ھ؟ آپ نے فرمایا مم املِ بیت کے لئے الله تعالی نے دنیا کے مقابلے میں آخرت کو پسند فرمایا ھے اور میرے بعد میرے امل بیت کو تکالیف پہنچیں گی اور انہیں دھکے دیئے جائیں گے، حتی که مشرق کی جانب سے ایک گروہ آئے گا جس کے ساتھ سیاہ جھنڈے موں گے لوگ ان سے خیر کا سوال کریں گے تو وہ ان کو نہیں دیں گے، جس پر لوگ ان سے جنگ کریں گے تو الله کی طرف سے اس گروہ کی مدد کی جائے گی، جس پر وہ لوگوں کی خوامشات پوری کریں گے لیکن ان کو خلیفه تسلیم نہیں کریں گے، حتی که یه گروہ میرے امل بیت میں سے ایک آدمی کی طرف دعوت دے گا، جو زمین کو انصاف سے بھر دے گا جس طرح وہ جور سے بھری موئی

\_

اس سند کو ابن جوزی موضوعات میں رد کر چکے ہیں

ابن الجوزي [الموضوعات 288/2]: ((وهذا حديثٌ لا أصل له. ولا يُعلم أنَّ الحسن سمع مِن عبيدة، ولا أنَّ عمراً سمع مِن الحسن. قال يحيى: عمرو لا شيء))

البستوي کھینچ تان کر کے اس کو ثوبان رضی عنہ سے منسوب روایت کی بنا پر حسن قرار دے دیتے ہیں

روايات ظهور للمحدى

تھی،، اس زمانے کے جو لوگ اس گروہ کو پائیں وہ اس گروہ کے پاس پہنچ جائیں،خواہ انہین برف پر گھسٹ کر جانا پڑے

اس روایت کا اہم راوی یزید بن ابی زیاد کوئی ہے جس کا حافظہ کمزور تھا، امام کی بن سعید القطان کہتے ہیں ہے وہ کہتے ہیں اس کی حدیث کہتے ہیں اس کی حدیث اللہ بن مبارک کہتے ہیں اس کی حدیث اللہ کہتے ہیں ہیں کی احادیث منکر ھوتی ہیں، ابن فضیل کہتے ہیں ہی اپنے زمانے کے شیعوں کا امام تھا

الذهبي ميزان ميں لکھتے ہیں

وقال وكيع: يزيد ابن أبي زياد عن إبراهيم، عن علقمة، عن عبدالله - يعنى حديث الرايات - ليس بشئ.

وكي بن الجراح كت بين يزيد ابن أبي زياد عن إبراهيم، عن علقمة، عن عبدالله يعنى جميد والله يعنى حميد والله الله الم

. وقال أحمد: حديثه ليس بذلك، وحديثه عن إبراهيم - يعنى في الرايات - ليس بشئ احمد بن حنبل كهتے هيں جمنڈول والى حديث كى كوئى حقيقت نہيں

الذهبي ڪهتے هيں

قلت: هذا ليس بصحيح، وما أحسن ما روى أبو قدامة: سمعت أبا أسامة يقول في حديث يزيد عن إبراهيم في الرايات: لو حلف عندي خمسين يمينا قسامة ما صدقته، .أهذا مذهب إبراهيم! أذها مذهب علقمة! أهذا مذهب عبدالله

میں کہتا ہوں یہ روایت صحیح نہیں، بلکہ ابواسامہ فرماتے ھیں کہ اگربزید ۵۰ قشمیں کھا کر بھی کہے کہ میں نے بیہ روایت ابراھیم سے سنی ھے تو بھی میں اس کی تصدیق نہیں کروں گا، کیونکہ نہ یہ ابراھیم کا فدھب تھانہ علقمہ کااور نہ ابن مسعودٌ کا

اس روایت میں محمد بن عبد اللہ اور بنوعبّاس کے در میان سیاسی تشکش کا بیان ہے۔ خراسان سے کالے حصنہ وں والا لشکر آیااس نے بنوامیہ کا قتدار نبیت و نابود کیالیکن محمد نے جب خیر کاسوال کیا تواس کو

روايات ظهور للمحدى ابو شهريار

نہیں دیا گیا اور ان کو خلیفہ بھی تسلیم نہیں کیا گیا لہٰذا محمد کے حامیوں نے اس مخالف مشرقی گروہ ( بنو عباس) سے حنگ کی —

# شام اور مشرق میں قتل وجدال

تاریخ کے مطابق السفیانی سے مرادیزید بن عبداللہ بن یزید بن معاویۃ بن إلی سفیان جو معاویہ رضی اللہ عنہ کے پڑیوتے ہیں انہوں نے دمشق میں بنوامیہ کے آخری دور میں خروج کیا۔

# ان کے بارے میں متدرک الحاکم کی بیر روایت بنائی گئی

حدثنا أبو محمد أحمد بن عبد الله المزين ثنا زكريا بن يحيى الساجي ثنا محمد بن إسماعيل بن أبي سمينة ثنا الوليد بن مسلم ثنا الأوزاعي عن يحيى بن أبي كثير عن أبي سلمة عن أبي هريرة رضي الله عنه قال قال رسول الله صلى الله عليه و سلم : يخرج رجل يقال له السفياني في عمق دمشق و عامة من يتبعه من كلب فيقتل حتى يبقر بطون النساء و يقتل الصبيان فتجمع لهم قيس فيقتلها حتى لا يمنع ذنب تلعة و يخرج رجل من أهل بيتي في الحرة فيبلغ السفياني فيبعث إليه جندا من جنده فيهزمهم فيسير إليه السفياني بمن معه حتى إذا صار ببيداء من الأرض خسف بحم فلا ينجو منهم إلا المخبر عنهم

أبي هريرة رضي الله عنه روايت كر\_تبين كه رسول الله صلى الله عليه وسلم نے فرمايا دمشق كے بيچ سے ايک شخص السفيانی نكلے گا جس كی اتباع (بنو) كلب و لے كريں گے جو قتل كرے گا حتى كه عورتوں كا پيٹ پهاڑے گا اور بچوں كو قتل كرے گا پس اس كا مقابله (بنو) قيس و لے كريں گے جو اس سے لڑيں گے ... اور ميرے ابل بيت سے ايک آدمی حره میں نكلے گا جس كا مقابله كر\_نالسفيانی لشكر بهيج گا جو ... بيدا ميں دمنس جائے گا حتى كه كوئی نه سے گا سوائے ايک خبر دينے و لے كے

روايات ظهور المحسرى (بو شهريار

اس کی سند میں یعیبی بن أبی کٹیر التوفی ۱۲۹ھ ہیں جو مدلس ہیں اور عن سے روایت کر رہے ہیں۔ ابن کثیر البدایہ والنہایہ میں کہتے ہیں

وَفِي بَعْضِهَا ذِكْرُ السُّفْيَانِيِّ «وَأَنَّهُ يُحَرِّبُهَا» وَلَا يَصِحُ إِسْنَادُ شَيْءٍ مِنْ هَذِهِ الْأَحَادِيثِ. اور بعض روایات میں السفیانی کا ذکرہے کہ وہ خروج کرے گاان احادیث میں سے کسی کی بھی سند صحیح نہیں

یہ بات سن ۱۲۹ ھ میں کہی گئی ہے ۔ سفیانی کا خروج سن ۱۳۳ ہجری میں ہوالیکن یہ شخص بنوامیہ کے آخری دور میں مشھور ہو چکا تھا۔ تاریخ طبری کے مطابق سن ۴۵ ہجری میں محمد بن عبد اللہ کے خروج کے وقت

أجاب محمدا لما ظهر أهل المدينة وأعراضها وقبائل من العرب، منهم جهينة ومزينه وسليم وبنو بكر وأسلم وغفار، فكان يقدم جهينة، فغضبت من ذلك قبائل قيس

اہل مدینہ اور اس کے قرب و جوار کے عرب قبائل نے محد کی دعوت کا جواب دیا جن میں جھینة ومزینه وسلیم وبنو بکر وأسلم وغفار قبائل ہیں – محمد نے جھینة کو ترجیح دی جس یر قبیلہ قیس ناراض ہو گیا

## تاریخ طبری کے مطابق

قَالَ: وحدثني محمد بن يحيى، قَالَ: حدثني الحارث بن إسحاق، قَالَ: حد رياح في طلب محمد، فأخبر أنه في شعب من شعاب رضوى - جبل جهينة، وهي من عمل ينبع - فاستعمل عليها عمرو بن عثمان بن مالك الجهني أحد بني جشم، وأمره بطلب محمد، فطلبه فذكر له أنه بشعب من رضوى، فخرج إليه بالخيل والرجال، ففزع منه محمد، فأحضر شدا، فأفلت وله ابن صغير، ولد في حوفه ذلك، وكان مع جارية له، فهوى من الجبل فتقطع، وانصرف عمرو بن عثمان.

محمہ بن عبداللہ المہدی، رضوی کی گھاٹیوں میں جبل جہینہ میں جاچھیا جمل من إنساب الأشر اف از البلاذری کے مطابق روايات ظهور للمحدى ابو شهريار

وَكَانَ المنصور يدس قوما يتحرون في البلدان ويتعرفون الأخبار، ودس رجلا أعطاه مالا، فأتى عَبْد اللهِ بن الحسن، فأظهر (له) التشيع وَقَالَ: إن معي مالا أدفعه أليكم. فوثق بِه!!! وبعث مَعَهُ من أوصله إِلَى مُحُمَّد وَهُوَ فِي جبل جهينة، ثُمَّ علم عَبْد اللهِ بعد ذَلِكَ أنه عين فبعث إِلَى مُحَمَّد رجلا من مزينة يحذره إياه، فقيده محمد وحبسه عند بعض الجهنين

# اس طرح شیعوں میں رضوی نام پڑ گیا کہ ان میں مہدی چھپتا ہے

تفسیر طبری کی ایک روایت ہے

حَدَّثَنَا عصَامُ بْنُ رَوَّاد بْنِ الْجَرَّاحِ، قَالَ: ثنا أَبِي، قَالَ: ثنا سُفْيَانُ بْنُ سَعِيد، قَالَ: ثني مَنْصُورُ بْنُ الْمُعْتَمرَ، عَنْ ربْعِيّ بْن حَرَاش، قَالَ: سَمعْتُ حُذَيْفَةً بْنَ الْيَمَان، يَقُولُ: قَالَ رَسُولُ ٱللَّه صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَوَذَكِّرَ فَتَنَّةً تَكُونُ بِيْنَ أَهْلِ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ قَالَ: " فَبَيْنَمَا هُمْ كَذَلكَ، إِذْ خَرَجَ عَلَيْهِمُ السُّفْيَانِيُّ مَنَ الْوَادِي الْيَابِس فِي فَوْرَةَ ذَلَكَ، حَتَّىَ يَنْزِلَ دمَشْقَ، فَيَبْعَثُ جَّيْشَيَّنِ: جَيشًا إِلَى الْمَشْرِقِ، وَجَيشًا إِلَى الْمَدينَة، حَتَّى يَنْزُلُوا بِأَرْض بَابِلَ فِي الْمَدينَة الْمَلْعُونَة، وَالْبَقْعَة الْخَبِيثَةَ، ۖ فَيَقُتُلُونَ ۚ أَكْثَرَ منْ ثَلَاثَة آلَاف، وَيَبْقرُونَ بَهَا أَكْثَرُ مِنْ مائَة امْرَأَة، وَيَقْتُلُونَ بِهَا ثَلَاثَ ۚ مائَةً ۚ كَبّْش ۛمنْ بَني الْعَبِّاس، ثُمَّ يَنْحَدَرُونَ ۗ إِلَى الْكُوَفَة فَيَخْرُجُونَ مَّا حَوْلُهَا، ثُمَّ يَخْرُجُونَ مُتَوَجِّهِينَ إِلَى الشَّامِ، فَتَخْرِّجُ رَايَٰةُ هَذَا مِنَ الْكُوفَة، فَتَلْحَقُ ذَلِكَ الْجَيْشَ مِنْهَا عَلَى الْفَتَتَيْنِ فَيَقْتُلُونَهُمْ، لَا يَفْلتُ [ص:31ī] منْهُمْ مُخْبِرٌ، وَيَسْتَنْقَدُونَ مَا فِي أَيْدِيهِمْ مَنَ السَّبْي وَالْغَنَّائِمِ، وَيُخَلِّي جَيْشَهُ التَّالِي بِالْمَدِينَةِ، فَيَنْهَبُونَهَا قَلاَتَةُ أَيَّامٍ وَلَيَالِبِهَا، قُمَّ يَخْرِجُونَ مُتَوَجِّهِيْنَ إِلَى مَكَّةً، حَتَّى ٓ إَذَا طَافُوا بِالْبِيْدَاء، بَعَثَ اللَّهُ جِبْرِيلَ، فَيَقُولُ: يَا جَبْرَائِيلُ اذْهَبْ فَأَبِدْهُمْ، فَيضْرِبُهَا بِرِجلِهِ ضَرْبَةً يُخْسَفُ اللَّهُ بهمٌ، فَذَلكَ قَوْلُهُ فِيَ سُورَة سَبَأ {وَلَوْ تَرَى إِذْ فَزِعُوا فَلَاَ فَوْتَ} [سَبأ: 51ً] الْآيَةِ، وَلَا يَنْفَلتُ مِنْهُمٌ إِلَّا رَجُّلَان: أَحَدُهُمَا بِشَيرٌ، وَالْآخَرُ نَذيرٌ، وَهُمَا مِنْ جُهَيْنَةَ، فَلذَلكَ جَاءَ الْقَوْلُ: وَعَنْدَ جُهِيَّنَةَ الْخَبِّرُ الْيَقِينُ " حَدَّتْنَا مُحَمِّدُ بِنُ خِلَفِ الْعَسْقَلَانِيّ، قَالَ: سَأَلْتُ رَوَّادَ بْنَ الْجَرَاح، عَنِ الْحَديث الَّذي، حُدَّثَ به، عَنْهُ، عَنْ سُفْيَانَ الْتَّوْرِيّ، عَنْ مَنْصُور، عَنْ ربْعيّ، عَنْ حُذَيْفَةً، عَنِ النَّبِيُّ صُلَّى اللهُ عَلَيْه وَسُّلَّمَ، عَنْ قصَّة، ذَكَرَهَا فِي الْفَتَن، قَالَ: فَقُلْتُ لَهُ: أَخْبرْنِي عَنْ هَذَا الْحَديث سَمعْتُهُ منْ سُفْيَانَ التَّوْرِيِّ؟ قَالَ:َ لَا،َ قُلْتُ: فَقَرَّاتُهُ عَلَيْه، قَالَ: لَا، قُلْتُ: فَقُرَّنَّهُ عَلَيْه [صَ:312] وَأَنْتَ حَاَّضٌ؟ قَالَ: لَا ۖ قُلْتُ: فَمَا قَصَّتُهُ، فَمَا ۖ خَبَرُهُ؟ ۚ قَالَ: جَاءَنِي قَوْمٌ فَقَالُواِ: مَعَنَا حَديثٌ عَجِيبٌ، أَوْ كَلَامٌ هَذَا مَعْنَاهُ، نَقْرَؤُهُ وَتَسْمَعُهُ، قُلْتُ لَهُمْ: هَاتُوهُ، فَقَرَءُوهُ عَلَىَّ، ثُمّ ذَهَبُوا فَحَدَّثُوا بَهُ عَنَّى، أَوْ كَلُامٌ هَذَا مَعْنَاهُ قَالَ أَبُو جَعْفَرِ وَقَدْ: حَدَّثَني بِبَعْض هَذَا الْحَديث مُحَمَّدُ بْنُ خَلَفَ، قَالَ: ثنا عَبْدُ الْعَزِيزِ بْنُ أَبَانَ، عَنْ سُفْيَانَ الثَّوْرِيّ، عَنْ مَنْصُور، عَنْ ربْعَيّ، عَنْ روايات ظهور المحدى ابو شهريار

حُذَيْفَةَ، عَنِ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَديثٌ طَوِيلٌ، قَالَ: رَأَيْتُهُ فِي كَتَابِ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيٌّ الصَّدَائِيِّ، عَنْ شَيْخٍ، عَنْ رَوَّادٍ، عَنْ سُفْيَانَ بِطُولِهِ وَقَالَ آخَرُونَ: بَلْ عُنِيَ بِذَلِكَ

روايات ظهور للمحدى ابو شهربار

شیعوں کی کتب میں السفیانی کا تذکرہ

السفيائي كاثروج ہونے والاہے الكافی - الشيخ الكليني - ج ٨ - ص ٢٦٤ – ٢٦٥

عدة من أصحابنا ، عن أحمد بن محمد ، عن عثمان بن عيسي ، عن بكر بن محمد ، عن سدير قال : قال أبو عبد الله ( عليه السلام ) : يا سدير ألزم بيتك وكن حلسا من أحلاسه واسكن ما سكن الليل والنهار فإذا بلغك أن السفياني قد خرج فارحل إلينا ولو على رجلك

أبي عبد الله (عليه السلام) نے كہا اے سدير اپنے گهر ميں ربو .. پس جب السفیانی کی خبر آئے تو ہمارے طرف سفر کرو چاہے چل کر آنا پڑے

تہمرہ السفیانی ہے مراد ایک اموی ہیں جو ابوسفیان رضی اللہ تعالی عنہ کے بڑیڑیوتے ہیں. تاریخ الیعقو بی از الیعقو بی التو فی ۲۸۴ھ کے مطابق

وخرج أبو محمد السفياني، وهو يزيد بن عبد الله بن يزيد بن معاوية بن أبي سفيان، بما لديه..... ، وكان ذلك سنة ١٣٣ هـ

اور ابو محمد السفیانی کا خروج ہوااور وہ ہیں اور یہ سن ۱۳۳س میں ہوا۔ امام جعفر المتو فی ۴۸س کے دور میں السفیانی کا خروج ہو چکا تھا

### السفياني كاخروج موكيا

الكافي - الشيخ الكليني - ج ٨ - ص ٢٠٩

على بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن ابن محبوب عن إسحاق بن عهار ، عن أبي عبد الله ( عليه السلام ) قال : لا ترون ما تحبون حتى يختلف بنو فلان فيما بينهم فإذا اختلفوا طمع الناس وتفرقت الكلمة وخرح السفياني أبى عبد الله (عليه السلام) نے كہا كيا تم ديكھتے نہيں جو تم كو پسند بے كه بنو فلان میں جو ان کے پاس ہے اس پر اختلاف ہوا ، پس جب اختلاف ہوا لوگوں کا لالچ بڑھا اور وہ بکھر گئے اور السفیانی کا خروج ہوا

تھرہ بنوفلال سے مراد بنوامیہ ہیں جن میں آپس میں خلافت پر پھوٹ پڑھ گئی تھی. امام جعفر کے مطابق السفیانی کا خروج ہو گیاہے یہ دور ۱۲۷ سے ۱۳۳ھ کا ہے

# السفياني كو قتل كرديا حائے گا

الكافي - الشيخ الكليني - ج ٨ – ص ٣٣١

حميد بن زياد ، عن أيي العباس عبيد الله بن أحمد الدهقان ، عن علي ابن الحسن الطاطري ، عن محمد بن زياد بياع السابري ، عن أبان ، عن صباح بن سيابة عن المعلى بن خنيس قال : ذهبت بكتاب عبد السلام بن نعيم وسدير وكتب غير واحد إلى أبي عبد الله ( عليه السلام ) حين ظهرت المسودة قبل أن يظهر ولد العباس بأنا قد قدرنا أن يؤول هذا الامر إليك فما ترى ؟ قال : فضرب بالكتب الأرض ثم قال : أف أف ما أنا لهؤلاء بإمام أما يعلمون أنه إنما يقتل السفياني

جب (بنو عبّاس مے پہلے) المسودہ ظاہر ہوۓ (ابو عبدالله مے بذریعه خط ان کی رائے پوچھی گئی تو) انہوں نے خط زمین پر پھینک دیا پھر أبي عبد الله (علیه السلام) نے کہا اف اف کیا میں ان لوگوں کے نزدیک امام نہیں، کیا ان کو پتا نہیں که یہی تو السفیانی کو قتل کرس گے

تنصرہ حاشیہ میں المسودہ سے مراد اِصحاب اِبی مسلم المروزی لکھاہے جو درست ہے ابو مسلم خراسانی کالے کیڑے اور کالے پگڑیاں باندھ کر نکلے تھے .امام جعفر کا گمان درست ثابت ہواالسفیانی کو قتل کیا گیا

### المحدى كااعلان

بحار الانوارج ۲۵ مس ۱۹ مس ۸۴ میں روایت ہے ، ابو بصیر ابو عبد اللہ الصادق علیہ السلام سے روایت نقل کرتے ہیں

راوی: میں نے عرض کیا میں آپ علیہ السلام پر قربان جاؤں، قائم علیہ السلام کا خروج کب ہوگا؟
امام جعفر صادق: اے ابا محمد! ہم اہل بیت علیہ السلام اس وقت کو متعین نہیں کرتے، آپ نے فرما یا
کہ وقت مقرر کر دینے والے جھوٹے ہیں، لیکن اے ابو محمد قائم کے خروج سے پہلے پانچ کام ہوں گے
ماہ رمضان میں آسمان سے نداء آئے گی سفیانی کا خروج ہوگا، خراسانی کا خروج ہوگا، نفس ذکیہ کا قتل ہوگا
بیداء میں زمین دھنس جائے گی۔

راوی: میں نے یو چھاکس طرح نداءاتئے گی؟

امام علیہ السلام: حضرت قائم علیہ السلام کا نام اور آپ کے باپ کے نام کے ساتھ لیاجائے گااور اسی فلاں کا فلاں بیٹا قائم آل محمد علیہم السلام ہیں، ان کی بات کو سنواور ان کی اطاعت طرح اعلان ہو گا کرو، اللہ کی کوئی بھی الیی مخلوق نہیں بیچ گی کہ جس میں روح ہے مگریہ کہ وہ اس آواز کو سنے گی سویا روايات ظهور للمحدى ابو شهريار

ہوااس آ واز سے جاگ جائے گااور اپنے گھر کے صحن میں دوڑ کر آنجائے گااور پر دہ والی عورت اپنے پر دے سے باہر نکل آئے گی، قائم علیہ السلامیہ آ واز سن کر خروج فرمائیں گے یہ آ واز جبر ئیل علیہ السلام کی ہوگی

# بحار الاً توار محمد باقر المجلسيي ميں ہے

على بن الحسين، عن محمد العطار، عن محمد بن الحسن الرازي، عن محمد بن علي، عن ابن جبلة، عن علي بن أبي حازم عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليه السلام قال: قلت له: جعلت فداك متى خروج القائم عليه السلام ؟ فقال: يابا محمد إنا أهل بيت لانوقت، وقد قال محمد عليه السلام: كذب الوقاتون، يا با محمد إن قدام هذا الامر خمس علامات أولهن النداء في شهر رمضان، وخروج السفياني، وخروج الخراساني وقتل النفس الزكية، وخسف بالبيداء. ثم قال: يابا محمد إنه لابد أن يكون قدام ذلك الطاعونان: الطاعون الابيض والطاعون الاحمر، قلت: جعلت فداك أي شئ الطاعون الابيض ؟ وأي شئ الطاعون الاحمر ؟ قال: الطاعون الابيض الموت الجاذف، والطاعون الاحمر السيف ولا يخرج القائم حتى ينادى باسمه من جوف السماء في ليلة ثلاث وعشرين [في شهر رمضان] ليلة جمعة، قلت: بم ينادى ؟ قال: باسمه واسم أبيه: ألا إن فلان بن فلان قائم آل محمد فاسمعوا له وأطيعوه، فلا يبقى شئ خلق الله فيه الروح إلا سمع الصيحة فتوقظ النائم، ويخرج إلى صحن داره، وتخرج العذراء من خدرها، ويخرج القائم مما يسمع، وهى صيحة جبرئيل عليه السلام

# علی بن اِبی حازم سند میں مجہول الحال ہے۔

إلى بصير، إلى عبد الله عليه السلام سے روایت کرتے ہیں کہ میں نے امام سے پوچھا میں آپ پر قربان ہوں قائم علیه السلام کاخروج کب ہوگا؟ فرمایا اے ابو محمد ہم اہل بیت اس کا وقت متعین نہیں کرتے اور بلا شبه محمد علیه السلام نے فرمایا وقت نکالنے والے کذاب ہیں -اے ابو محمد اس امر کے شروع میں پانچ علامات ہیں پہلی شہر رمضان میں آسمان سے نداء آنا اور سفیانی کاخروج اور خراسانی کاخروج اور نفس الزکید کا قتل اور ہیداء میں زمین کا دھنسا ۔ پھر امام نے فرمایا اس سے پہلے طاعون ہونا ہوگا سفید والا اور سرخ والا - میں نے یو چھا میہ سفید والا کیا ہے اور سرخ والا کیا ہے؟ فرمایا طاعون سفید جلدی جلدی

روايات ظهور المحصرى (بو شهريار

موتیں ہونا ہے اور سرخ طاعون ہونا تلوار ہے اور قائم نہیں تکلیں گے بہاں تک کہ انسان کے بی اسے سے آواز آئے ۲۲ رمضان کو جعد کی رات میں نے پوچھاوہ پکاریں گے ؟ فرمایا نام سے اور باپ کے نام سے کہ خبر دار فلال بن فلال قائم ال محمد ہے اس کی بات سنواور اطاعت کروپس کوئی بھی ذی روح نہیں رہے گاجو اس چیچ کونہ سن لے کہ سونے والا اٹھ کھڑا ہوگا اور حجرے سے نکل کر صحن میں آئے گا۔ اور یہ چیخ جریل کی ہوگی

# بحار الأنوار محمر باقرالمجلسيي ميں ہے

ابن عصام، عن الكليني، عن القاسم بن العلا، عن إسماعيل بن علي القزويني (4) عن علي بن إسماعيل، عن عاصم بن حميد، عن محمد بن مسلم قال: سمعت أبا جعفر عليه السلام يقول: القائم منصور بالرعب مؤيد بالنصر، تطوى له الارض وتظهر له الكنوز، ويبلغ سلطانه المشرق والمغرب، ويظهر الله عزوجل به دينه ولو كره المشركون. فلا يبقي في الارض خراب إلا عمر، وينزل روح الله عيسى بن مريم عليهما السلام فيصلي خلفه، فقلت له يا ابن رسول الله متى يخرج قامًكم ؟ قال: إذا تشبه الرجال بالنساء، والنساء بالرجال، واكتفى الرجال بالرجال، والنساء وركب ذوات الفروج السروج، وقبلت شهادات الزور، وردت شهادات العدل واستخف الناس بالدماء، وارتكاب الزناء، وأكل الربا، واتقي الاشرار مخافة ألسنتهم، وخرج السفياني من الشام واليماني من اليمن، وخسف بالبيداء، وقتل غلام من آل محمد صلى الله عليه وآله بين الركن والمقام اسمه محمد بن الحسن النفس الزكية وجاءت صيحة من السماء بأن الحق فيه، وفي شيعته، فعند ذلك خروج قائمنا. فإذا خرج أسند ظهره إلى الكعبة، واجتمع إليه ثلاث مائة وثلاثة عشر رجلا وأول ما ينطق به هذه الآية " بقية الله خير لكم إن كنتم مؤمنين " ثم يقول: أنا بقية الله في أرضه فإذا اجتمع إليه العقد، وهو عشرة آلاف رجل خرج فلا يبقى في الارض معبود دون الله عزو جل، من صنم وغيره إلا وقعت فيه نار فاحترق، وذلك بعد غيبة طويلة، ليعلم الله من يطيعه بالغيب ويؤمن به

# جب محمد بن حسن نفس الزكيه كا قتل مو گا پھر قائم نكلے گا

الفصول المهمة فی إصول الأثمة -الحر العاملی از محمد بن الحسن الحر العاملی کی روایت ہے

روايات ظهور المحسرى ابو شهريار

عن أحمد، عن علي بن الحكم، عن ابي ايوب الخزاز، عن عمر بن حنظلة، قال: سمعت ابا عبد الله ع يقول: خمس علامات قبل قيام القائم، الصيحة (1)، والسفياني (2)، والخسف (3)، وقتل النفس الزكية (4)، واليماني (5) فقلت: جعلت فداك ان خرج احد من أهل بيتك قبل هذه العلامات أنخرج معه ؟ قال: لا

عمر بن حنظلة نے ابو عبد اللہ سے سنا کہ انہوں نے فرما یا پانچ علامات ہیں القائم کے خروج سے قبل اول چیخ دوم سفیانی سوم دھنسنا چہارم نفس الزکیہ کا قتل پنجم بمانی - میں نے پوچھا میں آپ پر فدا ہوں اگر اہل بیت میں سے کوئی اس سے قبل خروج کرے تو کیا میں بھی خروج کروں؟ فرما یا نہیں

سند میں عمر بن حنظلة العجلی البکری الکوفی ہے

# الکافی میں اس پر روایت ہے

ما رواه محمد بن يعقوب ، عن علي بن إبراهيم ، عن محمد بن

: عيسى ، عن يونس ، عن يزيد بن خليفة ، قال : قلت لابي عبدالله عليه السلام

إن عمر بن حنظلة أتانا عنك بوقت ، فقال أبوعبدالله عليه السلام : إذا

لا يكذب علينا ( الحديث ) . الكافي : الجزء 3 ، باب وقت الظهر والعصر من كتاب . الصلاة 5 ، الحديث 1

یزید بن خلیفة نے امام ابو عبداللہ سے پوچھا یہ عمر بن حنظلة ہمارے پاس آپ کی طرف سے آیا تھافرمایا اگر یہ جھوٹ نہ کھہ رہا ہو

#### کلینی نے مزیداس کے حجوٹا ہونے کا حوالہ دیاہے

رواه الكليني عن محمد بن يحيى عن أحمد بن محمد عن علي بن الحكم عن عمر بن حنظلة عن أبي عبد الله (عليه السلام) قال: [ يا عمر لا تحملوا على شيعتنا وارفقوا بهم فان الناس لا يحتملون ما تحملون روايات ظهور المحسري (بو شهريار

متدرک سفید البحار 100 میں ہے کہ وقتل غلام من آل محمّد بین الرکن والمقام اسمه محمّد بن الرکن والمقام اسمه محمّد بن الحسن النفس الزکیّة ایک لڑک کا قبل ال محمد میں سے ہوگار کن اور مقام ابراہیم کے در میان جم کا نام ہوگا محمد بن حسن النفس الزکیّة

عربوں میں بیہ معروف تھا کہ شخص کواس کے داداسے ولدیت دی جاتی مثلاامام احمد بن حنبل میں حنبل دادا کا نام ہے ایک حدیث میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے آپ کو محمد ابن عبد المطلب کہا

للبذا يہاں محمہ بن حسن النفس الزكيّة ہے مراد محمہ بن عبد الله بن حسن ہی ہیں جوالمہدی تھے

نصر ہ

ابو مسلم خراسانی کاخروج ہو گیااور محمّد بن عبد لله المحدی نفس الزکید کا بھی خروج ہو چکا. ان روایات سے ثابت ہوتا ہے کہ روبوں کا گمان تھا کہ حسین کی نسل سے المہدی ظاہر ہونے والا ہے۔ لیکن دو نشانیاں رمضان میں آسمان سے نداء اور بیدا میں زمین کا دھنسانہیں ہوا۔ یہ تمام نشانیاں ایک ساتھ ظاہر ہونی تھیں لیکن نہیں ہو کیں!

شیعان بنو حسین نے جی کے پھپولے پھوڑنے کے لئے روایت گھڑی- کتاب الفتن از نعیم بن حماد میں ہے

حَدَّ شَاالُولِيدُ، وَرِشْدِينُ، عَنِ ابْنِ لَمِيعَةَ، عَن لِلْ قَبِيلٍ، عَن لِلْ رُومَانَ، عَن عَلِّ بْنِ لِلْ طَالِبِ، رَضَى اللَّهُ -عَنْهُ قَالَ: «إِدَارَ إِنَّهُمُّ الرَّيَاتِ السُّودَ فَالْرَمُواالْأَرْضَ فَلَا تُحْرِّمُوالْيَدِيكُمْ، وَلَاإِرْجُلُمْ، ثُمَّ يَظْمَرُ قَوْمُ صُعْفَاءُ لَا يُومِبُ لَهُمْ، قُلُوبُهُمُ مَرْرَبِرِ الْحَرِيدِ، ثِمْ إَصْحَابُ الدَّوْلَةِ، لَا يَفُونَ بِعَندٍ وَلَا بِشَاقٍ، يَدْعُونَ إِلَى الْحَقِّ وَلَيْسُوامِنَ إِلَيْ ، إِسْمَاوَبُمُ «الْفَنَى، وَلِسْبَهُمُ القَّرَى، وَشُعُورُ مُمْ مُزِّفَاقَ مَنْ عَلَيْ النِّبِياءِ، حَتَّى يَنْخَلُوا فِيمَا مَيْنَهُمْ ، ثُمْ يُولِي الدَّا لَحَقَّ مَن يَشَاءُ روايات ظهور المحصري

علی رضی اللہ عنہ نے کہا کہ جب تم کالے جھنڈے دیکھو توزمین کو لازم کرنا ( یعنی اپنی جگہ ہی رہنا) اور اپنی اللہ عنہ نے کہا کہ جب تم کالے جھنڈے دیکھو توزمین کو لازم کرنا ( یعنی اپنی جگہ ہی رہنا) اور اپنی ہاتھوں اور پیروں کو حرکت نہ دینا ( یعنی ان کے ساتھ بیعت نہ کرنا اور ان کی مدد کے لیے نہ بڑھنا) پہر ایک کمزور قوم ظاہر ہوگی جس کی پرواہ نہیں کی جاتی تہ کہ جن کے دل لوہے کے مائند سخت ہوں گے وہ نہ کوئی عہد پورا کریں گے نہ کوئی میثاق ، اگرچہ حق کی طرف بلائیں گے لیکن اس کے اہل نہ ہوں گے اور ان کے نام کنیت ہوں گے اور ان کی لہتی کی طرف منسوب اور ان کا ذہنی شعور عور توں کی طرخ کا ہوگا ہی ہاں تک کہ ان میں اختلاف ہوگا بھر اللہ حق اس کو دے گا جس کو جیا ہے گا

اس کی سند میں ابور ومان مجہول الحال ہے

#### ജെങ്കൽ

روايات ظهور المحمدي (بو شهريار

# باب۳:روایات کامعاشی پہلو

### متدرک الحائم اور ابن ماجہ کی روایت ہے

أخبرين أبو العباس محمد بن أحمد المحبوبي بمرو ، ثنا سعيد بن مسعود ، ثنا النضر بن شميل ، ثنا سليمان بن عبيد ، ثنا أبو الصديق الناجي ، عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه ، أن رسول الله صلى الله عليه وسلم ، قال : « يخرج في آخر أمتي المهدي يسقيه الله الغيث ، وتخرج الأرض نباتها ، ويعطي المال صحاحا ، وتكثر الماشية وتعظم الأمة ، يعيش سبعا أو ثمانيا » يعنى حججا

أبي سعيد الخدري رضي الله عنه سے روایت بے که بے شک رسول الله صلى الله علیه وسلم نے فرمایا میری امت کے آخر میں المہدی نکلے گا جس کے لئے الله بارش برسلئے گا اور زمین سے نباتات نکالے گا اور مال بھر بھر دے گا ... سات یا آٹھ سال رہے گا

## ابن ماجہ کی روایت ہے<sup>37</sup>

حَدَّثَنَا نَصْرُ بْنُ عَلِيِّ الْجُهُضَمِى حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ مَرْوَانَ الْغُقَيْلِيُّ حَدَّثَنَا عُمَارَةُ بْنُ أَبِي حَفْصَةً عَنْ زَيْدٍ الْعَبِّيِ عَنْ أَبِي صِيدٍ اللهِ اللهِ عَنْ زَيْدٍ الْعَبِّيِ عَنْ أَبِي صَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ أَنَّ النَّبِيَّ -صلى الله عليه وسلم - قَالَ « يَكُونُ فِي أُمَّتِي الْمَهْدِى إِنْ قُصِرَ فَسَبْعٌ وَإِلاَّ فَتِسْعٌ فَتَنْعَمُ فِيهِ أُمَّتِي نَعْمُوا مِثْلَهَا قَلْ تُؤْتَى أُكُلَهَا وَلاَ تَدَّخِرُ مِنْهُمْ شَيْئًا وَالْمَالُ يَوْمَئِذٍ كُدُوسٌ فَيَقُومُ الرَّجُلُ فَيَقُولُ يَا مَهْدِى أَعْطِى فَيَقُولُ خُذْ

<sup>37</sup> 

روايات ظهور المحسرى (بو شهريار

أبي سعيد الخدري رضي الله عنه سے روایت بے که بے شک رسول الله صلی الله علیه وسلم نے فرمایا میری امت میں المہدی ہو گا اگر کم ہو تو سات ورنه نو ، امت اس سے نعمت پائے گی جیسی پہلے کبھی نہیں اور کوئی چیز اور مال کم نه ہو گا ...

اس روایت میں بید واضح نہیں کہ سات، نوسے کیا مراد ہے سال یا اہ ؟ ان وونوں کی اسناد میں أبو الصدیق الناجي بكر بن عمرو التوفی ١٨٠ه ميں ان كا نام بكر بن قیس بھی لیا جاتا ہے -ان كے لئے ابن سعد الطبقات الكبرى میں كہتے میں

قال: ویتکلمون فی أحادیثه ویستنکرونها این سعد کمتے بیں ان کی احادیث پر کلام کیاجاتا ہے اور ان کا انکار کیاجاتا ہے امام احمد العلل میں کہتے ہیں کہ وَکِیجٌ نے کہا قال فأما حدیث زید العمی عن أبی الصدیق لیس بشئ

منداحم بين اس كى ايك اور سند بهى به حَدَّثَنَا عَبْدُ الوَّزَّاقِ حَدَّثَنَا جَعْفَرٌ عَنِ الْمُعَلَّى بْنِ زِيَادٍ حَدَّثَنَا حَبْدُ الوَّزَّاقِ حَدَّثَنَا جَعْفَرٌ عَنِ الْمُعَلَّى بْنِ زِيَادٍ حَدَّثَنَا الْعَلَاءُ بْنُ بَشِيرٍ عَنْ أَبِي الصِّدِيقِ النَّاجِيِّ عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ - الْعَلَاءُ بْنُ بَشِيرٍ عَنْ أَبِي الصِّدِيقِ النَّاجِيِّ عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ - صلى الله عليه وسلم

زیدالعمی کی اِبی الصدیق سے حدیث کوئی چزنہیں

اس کی سند میں الْعَلَاءُ بُنُ بَشِیرِ ہے تہذیب الکمال کے مطابق مجھول لم یرو عنه غیر المعلی بن زیاد مجھول ہے اس سے سوائے غیر المعلی بن زیاد مجھول ہے اس سے سوائے غیر المعلی بن زیاد کے کوئی اور روایت نہیں کرتا

كتاب حلية الأولياء وطبقات الأصفياء از نعيم بن حماد كي روايت ب

روايات ظهور المحدى ابو شهربار

حَدَّثَنَا أَبُو بَكْرِ بْنُ خَلَّادٍ قَالَ: ثنا الْحَارِثُ بْنُ أَسِ أُسَامَةً قَالَ: ثنا هَوْذَةُ قَالَ: ثنا عَوْفٌ الْأَغْرَائِيُّ، عَنْ أَبِي الصِّدِّيقِ، عَنْ أَبِي سَعِيدٍ رَضِيَ اللهُ تَعَالَى عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «لَتُمُلْأَنَّ الْأَرْضُ ظُلْمًا وَعُدْوَانًا، ثُمَّ لَيَخْرُجَنَّ مِنْ أَهْل بَيْتِي، أَوْ قَالَ مِنْ عِتْرَتِي، مَنْ يَمْلَؤُهَا قِسْطًا وَعَدْلًا كَمَا مُلِئَتْ [ص:102] ظُلْمًا وَعُدْوَانًا». مَشْهُورٌ مِنْ حَدِيثِ أَبِي الصِّدِّيقِ، عَنْ أَبِي سَعِيدِ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ وَرَوَاهُ مِنَ التَّابِعِينَ عَنْ أَبِي الصِّدِّيقِ مَطَرُّ الْوَرَّاقُ، وَعَنْهُ حَمَّادُ بْنُ زَبْدِ

> سير الاعلام النبلا از امام الذهبي كے مطابق وَقَالَ أَحْمَدُ بنُ زُهَيْرٍ: عَنْ يَحْيَى: هَوْذَةُ بنُ خَلِيْفَةَ، عَنْ عَوْفٍ ضَعِيْفٌ هَوْذَةُ بنُ خَلِيْفَةَ ، عَوْفٌ الْأَعْرَابِيّ سے روایت کر\_نمیں ضعیف بے لہٰذا یہ بھی ضعیف سند ہے<sup>38</sup>

> > مند ابو یعلی کی روایت ہے<sup>39</sup>

حَدَّثَنَا أَبُو يَعْلَى أَحْمَدُ بْنُ عَلِيّ بْنِ الْمُفَتَّى الْمَوْصِلِيُّ، حَدَّثَنَا زُهَيْرٌ، حَدَّثَنَا يَكْيَى بْنُ سَعِيدٍ، عَنْ عَوْفٍ، حَدَّثَنَا أَبُو الصِّدِّيق، عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيّ، عَنِ النَّبِيّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «لَا تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى تَمُّتِلِيمَ الْأَرْضُ ظُلْمًا وَعُدْوَانًا، ثُمَّ يَخْرُجُ رَجُلٌ مِنْ أَهْل بَيْتِي»، أَوْ قَالَ: «مِنْ عِتْرَتى، فَيَمْلَؤُهَا قَسْطًا وَعَدْلًا كَمَا مُلِئَتْ ظُلْمًا وَعُدُوانًا»

ا پوسعید الخدری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرما یا قیامت قائم نہ ہو گی یہاں تک کہ زمین ظلم وجور سے بھرے گی پھر ایک رجل میر ےاہل بیت میں سے نکلے گا یا کہا میرے خاندان میں سے اور اس کو عدل وانصاف سے بھرے گا جیسی یہ ظلم و عدوان سے بھری تھی۔

عبد العليم البستوى نے كتاب الاحاديث الواردة في المهدي في ميزان الجرح والتعديل ميں اس كو صحیح قرار دے دیا ہے

البستوی نے اس کو اسناد صحیح قرار دیا ہے

روايات ظهور المحمدي (بو شهريار

امام احمد العلل ميں لکھتے ہيں

وقال عبد الله: حدثني محمد بن أبي بكر، قال: سمعت عمي عمر بن علي يقول: رأيت عبد الله بن المبارك في مسجدنا هذا عند المنارة يقول لجعفر بن سليمان: رأيت أيوب؟ قال: نعم، قال: ورأيت ابن عون؟ قال: نعم، قال: ورأيت يونس؟ قال: نعم، قال: فكيف لم تجالسهم، وجالست عوفًا، والله ما رضي عوف ببدعة حتى كانت فيه بدعتان: كان قدريًا، وكان شيعيًا

عبداللہ بن مبارک مسجد میں تھے اور انہوں نے جعفر بن سلیمان سے کہا… تم عوف بن إلی جمیلة العبدی کے ساتھ بید پھر جاتے ہو اور اللہ کی قتم یہ بدعت سے راضی نہ ہوا یہاں تک کہ اس میں دو بدعات آئٹکیں ایک قدری ہونا اور ایک شیعہ ہونا

الذهبى تاريخُ الاسلام ميں اس كے بارے ميں بتاتے بيں قُلْتُ: وَكَانَ قَدَرِيًّا، فَرَوَى بُنْدَارٌ، وَغَيْرُهُ عَنْ يَخْبَى الْقَطَّانِ، قَالَ: سَمِعْتُ عَوْفًا الأَعْرَابِيَّ وَحَدَّثَ بحَدِيثِ الصَّادِقِ الْمَصْدُوقِ، فَقَالَ: كَذَبَ عَبْدُ اللَّهِ

الذهبی نے کہا کہ بیر قدری تھااور ہندار اور دیگر نے یجی القطان سے روایت کیا ہے کہا میں نے عوف بن اِبی جمیلة العبدی سے سنااور اس نے پچوں میں سچے (رسول اللہ سے روایت کیا) اور کہا جھوٹ کہا عبداللہ (ابن مسعود رضی اللہ عنہ) نے قال بندار کان قدریا رافضیا شیطانا

بنداراس کو قدری رافضی شیطان کہتے

روايات ظهور المحصرى (بو شهريار

مهدى ياابن زبير

کچھ روایات ابن زبیر رضی اللہ عنہ کے شیعوں نے بنائی ہیں جن کو امام المہدی پر لگادیا جاتا ہے۔ تاریخ ابوزرعہ دمشقی میں ہے

. وَكَانَتِ الْحُرُّةُ يَوْمَ الْأَرْبَعَاءِ لِلَيْلَتَيْنِ بَقِيَتَا مِنْ ذِي الْحِجَّةِ سَنَةَ ثَلَاثٍ وَسِتِّينَ

حره کا واقعہ بدھ ، سن ۶۳ ہجری میں ذوالحجہ کی آتخری چند راتوں میں ہوا

الحرہ نام کا مدینہ کا ایک محلّہ تھا جہال پزید بن معاویہ کے دور میں بلووں کا آغاز ہوا۔بلوائی مدینہ کا امن خراب کر رہے تھے اور لوگوں کو منفی تقاریر سے تشدد و خروج پر اکسار ہے تھے۔اس میں امیر المو منین یزید کے بارے میں بتایا جارہا تھا کہ وہ ان لونڈیوں کو نکاح میں لے رہے ہیں جو معاویہ رضی اللہ عنہ کی لونڈیاں تھیں۔باپ کی لونڈی اولاد پر حرام ہو جاتی ہے لیکن پزیدان کو حلال کر رہا ہے۔ووسر سے لونڈیاں تھیں۔باپ کی لونڈی اولاد پر حرام ہو جاتی ہے لیکن پزیدان کو حلال کر رہا ہے۔ووسر سے الزامات میں کہا جارہا تھا کہ یزید شراب بھی پتیا ہے اور بندروں سے کھیا ہے۔اس طرح ایک لسٹ تھی جو شام سے دور مدینہ کے عوام میں پھیلائی جارہی تھی۔الذھبی تاریخ الاسلام میں لکھتے ہیں ابن الزیبر نے حکم دیا کہ مدینہ و تجاز سے بنوامیہ کو نکال دیا جائے

وكان ابن الزبير أمر بإخراج بني أمية ومواليهم من مكة والمدينة إلى الشام،

اس پر چار ہزار مسلمانوں کو مدینہ سے نکال دیا گیاجب بیہ لوگ وادی القری پر پہنچے تومسلم بن عقبہ سے ملے جس نے حکم دیا کہ نہیں واپس جاؤ

فخرج منهم أربعة آلاف فيما يزعمون، فلما صاروا بوادي القرى أمرهم مسلم بالرجوع معه

ا بن زبیر اس سے پہلے مروان بن حکم کو بھی مدنیہ سے بیاری کی حالت میں نکلوا چکے تھے اور انہوں نے یہ وطم ہ بنالیا تھا کہ خاندان کی بنماد پر مسلمانوں کوالگ کیا جائے

ابن حجرنے مروان بن الحکم کے ترجمہ میں لکھاہے

ولم يزل بالمدينة حتى أخرجهم ابن الزبير منها، وكان ذلك من أسباب وقعة الحرة

یہ مدینہ سے نہ نکلے حتی کہ ابن زبیر نے ان کو نکالا اور یہ واقعہ حرہ کاسبب بنا

ابو داود کی روایت ہے

روايات ظهور للمحدى ابو شهريار

حَدَّثَنَا مُحْمَّدُ بُنُ الْمُفَقَّى حَدَّنَنَا مُعَادُ بُنُ هِشَامِ حَدَّنِي آبِي عَنْ قَتَادَةَ عَنْ صَالِح أَبِي الْخَلِلِ عَنْ صَاحِبٍ لَهُ عَنْ أُمْ سَلَمَةَ رَوْجِ النَّبِيِّ حسلى الله عليه وسلم - قَالَ « يَكُونُ اخْيِلاَفَّ عِنْدَ مَوْتِ خَلِيفَةٍ فَيَخْرُجُ رَجُولَةً وَهُوَ كَارِهٌ فَيُبَايِغُونَهُ بَيْنَ الرَّكُنِ وَالْمَقَامُ وَيُبُعْثُ رَجُلًا مِنْ أَهْلِ الْمَدِينَةِ هَارِبًا إِلَى مَكَّةً فَيْغُرِجُونَهُ وَهُوَ كَارِهٌ فَيُبَايِغُونَهُ بَيْنَ الرَّكُنِ وَالْمَقَامِ وَيُبُعْثُ إِلَيْهِ بَعْثُ مِنَ الشَّيامِ فَيَخْسَفُ جِمْ بِالْبَيْدَاءِ بَيْنَ مَكَّةً وَالْمَدِينَةِ فَإِذَا رَأَى النَّاسُ ذَلِكَ أَتَاهُ أَبْدَالُ الشَّامِ وَعَصَائِبُ أَهْلِ الْمُعْرِفُونَ مَيْنَ الرَّكُنِ وَالْمَقَامِ مُعْ يَشْفًا رَجُلَّ مِنْ أَنْهُلُ مَنْ أَعْرُفُونَ مَنْعَمْ وَذَلِكَ الْمُعْرِفِقِهُ بَيْنَ الرَّكُنِ وَالْمَقَامِ مُعْ يَشْفًا رَجُلَّ مِنْ مُنْفَلِمُ مَنْ أَنْهَالُ وَيَعْمَلُ فِي النَّاسِ بِسُنَةٍ نَبِيَهِمْ صلى الله عليه وسلم - المُعلَقِي الْإِسْلامُ بِجُرَافِهِ إِلَى الأَرْضِ فَيَلْبُونَهُ مَنْ مَنْ مِنْ مَنْ سِينَ ثُمْ يَسِينَ ثُمْ يَنْ مَنْ وَيُصَلِّى وَالْمَالِمُ وَيُعْمَلُ مُ اللهِ الْمُعْرِفِقِهُ مِنْ اللهُ وَيَوْلُهُ مُنْ اللهِ مِنْ مَنْ مِنْ مُعْلَى وَلِمُ اللّهُ وَيُعْمَلُ مُ عَلِي الْمُعْمُ « سَبْعَ سِينَ ثُمْ يَبْعَ فِينِينَ عَلَيْهِ الْمُسْلِمُونَ ». قَالَ أَبُو دَاوُدَ قَالَ بَعْصُهُمْ مُنْ مِشَامَ « قِسْمُ مِنِينَ ». وقالَ بَعْصُهُمْ « سَبْعَ سِينَ عَلَيْ وَلُمُعَلِمُ وَلَوْمَ اللهُ عَلِيهُ مَنْ مُنْ مِنْ مِنْ مُ سِنِينَ ». وقالَ بَعْصُهُمْ « سَبْعَ مِنِينَ

ام سلمہ رضی اللہ عنبانی صلی اللہ علیہ وسلم کاارشاد نقل کرتی ہیں کہ ایک خلیفہ کی موت پر اختلاف ہوگا، تواہل مدینہ میں سے ایک شخص بھاگ کریکہ مکر مدا آجائے گا مگر لوگ ان کے اٹکار کے باوجودان کوخلافت کے لئے منتخب کریں گے، چنانچہ ججراسوداور مقام ابراہیم کے در میان ان کے ہاتھ پر لوگ بیعت کریں گے۔ پھر ملک شام سے ایک لشکران کے مقابلے میں بھیجا جائے گا، لیکن بید فکر "بیداء" نامی جگاہ میں جو کہ مکہ ومدینہ کے در میان ہے، ذمین میں دھنسادیا جائے گا، پس جب لوگ بید دیکھیں گے تو ملک شام کے ابدال اور اہل عراق کی جماعتیں آپ کی خدمت میں حاضر ہو کر آپ سے بیعت کریں گی۔ پھر کر تھی کا ایک آڈمی جس کی نشویال قبیلہ بنو کلب میں ہوگی آپ کے مقابلہ میں کھڑا ہوگا۔ آپ بنو کلب کے مقابلہ میں کی ایک لفکر جھیجیں گے وہ ان پر غالب آئے گا اور بڑی محرومی ہے اس شخص کے لئے جو بنو کلب کے مالِ غنیمت کی تقسیم کے موقع پر حاضر نہ ہو۔ …

اس روایت کی سند میں اضطراب ہے قَتَادَةَ عَنْ صَالِحٍ أَبِی الْخُلِیلِ عَنْ صَاحِبٍ لَهُ عَنْ أُمِّ سَلَمَةَ کی سے بھی روایت کرتے ہیں اس طرح قَتَادَةَ عَنْ صَالِحٍ أَبِی الْخُلِیلِ عَنْ عِبادٍ مُ عَنْ أُمِّ سَلَمَةً کی سند سے بھی یہ روایت نقل ہوئی ہے اور قَتَادَةُ، عَنْ أَبِی الْخُلِیلِ، عَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ الْحَارِثِ، عَنْ أُمِّ سَلَمَةً کی سند سے بھی نقل ہوئی ہے 40۔

\_

40

الألباني كہتے ہيں ضعيف (د) 4286، دوسری سند جو حَدَّثَنَا قَتَادَةً، عَنْ أَبِي الْخَلِيلِ، عَنْ عَبْد اللَّه بْنِ الْحَارِثِ، عَنْ أُمِّ سَلَمَهُ، سے ہے اسكو بھی البانی ضعیف كہتے ہيں۔ اس كی قَتَّادَةً، عَنْ صَالِحَ أَبِي الْخَلِيلَ، عَنْ مُجَاهد، عَنْ أُمِّ سَلَمَةُ والی سند كو بھی البانی ضعیف كہتے ہيں ديكھيتے "الضعيفَة" (1965) وَ (6484) مسند احمد كی سند كو شعيب الأرناؤوط: إسنادہ ضعيف كہتے ہيں۔ حسين سليم أسد الدّاراني اس كو حسن كہتے ہيں۔ الهيثمي في "مجمع الزوائد" 7/ 315 باب: ما جاء في المهدي، ميں كہتے ہيں رواہ الطبراني في الأوسط ورجاله رجال الصحيح

روايات ظهور المحسرى (بو شهريار

اس کی تمام اسناد ضعیف میں اور متن بھی صیحے نہیں۔

علل دار قطنی کے مطابق

وَسُئلَ عَنْ حَدِيثَ عَبْدِ اللَّه بْنِ الْحَارِثِ بن نوفل، عن أم سَلَمَة، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ، قال: يبايع بين الركن والمقام لرجَل وعدتهم عدة أهل بدر، فتأتيه عصابة من أهل العراق ... الْحَرِيثَ. فَقَالَ: يَرويه قَتَادَةُ، وَاخْتُلُفَ عَنْهُ؛

فَرَوَاهُ عَمَراَن القطان، عن قتادة، عن صالح أبي الخليل، عن عبد الله بن الحارث، عن أم سلمة وخالفه هشام الدستوائي؛ فرواه عن قتادة، عن أبي الخليل، عن أم سلمة، ولم يذكر عبد الله بن الحارث

وخالفهما معمر، رواه عن قتادة، عن مجاهد، عن أم سلمة،

وروي عن إدريس الأودي، عن قتادة، عن أم سلمة.

عمران القطان نے کہا کہ ام سلمہ اور صالح أبي الخليل کے در ميان عبد الله بن الحارث بين جبكہ هشام الدستوائي نے کہاصالح أبي الخليل نے براہ راست سنی اور عبد الله بن حارث نہيں کہا اور معد الله بن حارث نہيں کہا اور

معمرنے کہا مجاہدنے ام سلمہ سے سنا

علل ابن ابی حاتم کے مطابق اس کی سند میں هِ شَامِ ابن أبی عبد الله الدَّسْتوائی نے کہا جو صاحب له که تو ان سے مراد عبد الله بن که تو ان سے مراد عبد الله بن الحارثِ میں - جبکه دار قطنی کے مطابق اس میں راوی نے عبد الله بن حارث نہیں کہا ہے

قال الطبراني: حَدَّثَنَا حَفْصُ بْنُ عُمَرَ بْنِ الصَّبِّاحِ الرَّقِّيِّ، ثنا عُبِيْدُ الله بْنُ عَمْرِو، عَنْ مَعْمَرٍ، [عَنْ :قَتَادَةَ، عَنْ مُجَاهد، عَنْ أُمِّ سَلَمَة، قَالَتْ: قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ تخريج: المعجم الكَمر (٩٣١) والأوسط (١١٥٣) للطبراني (المتوفى: ٣٦٠هـ)؛

یہاں سند میں قادہ اور مجاہد کے در میان سے ابو خلیل ساقط ہے۔

طبر انی کہتے ہیں کہ عبیداللہ بن عمرونے کہا کہ میں نے بیہ حدیث لیث کو بیان کی تولیث نے کہا کہ جھے

یہ حدیث مجاہد نے بیان کی ہے۔ طبر انی کہتے ہیں کہ اس حدیث کو معمر سے عبیداللہ کے علاوہ کسی نے

روایت نہیں کیا۔ البانی کہتے ہیں وہ ثقہ ہے لیکن اس کی سند میں قمارہ پر اضطراب ہے

یہ روایت ضعیف ہے البانی نے نز دیک لیکن عاصم عمر کتاب میں اس کے فولئد گنواتے ہیں

یہ روایت ضعیف ہے البانی نے نز دیک لیکن عاصم عمر کتاب میں اس کے فولئد گنواتے ہیں

فائدہ 🕦 : بنی ہاشم کے وہ خض جن کے ہاتھ پر ببعت کی جائے گی وہ محمد ابن عبد اللہ ہوئیجے جومیدی کے لقب ہے مشہور ہوئیگے ۔

طبرانی کی دوسری روایت میں ہے کہ بیت کرنے والوں کی تعداد میدانِ بدر کے سحا بہ کے برابر یعنی تین سوتیرہ وہوگی۔ (احجم الاوسط، ج: ۹، میں ۲۷۱)

فائدہ ﴿ : صَدیث مِن لفظ من مین میں افظ میں میں اور اگر ید بینہ منورہ ہے تو وفات پانے والا حکمران سعود بیکا ہی ہوگا جسکے بعدا سکے جانشین پراختلاف ہوگا۔ اور امیر مبدی ید بینورہ ہے مک آجا کس گے (اختلاف ہے بینے کے لئے ) پالفظ مدینہ ہے مراد یا دشاہ کا شہرے۔ (عون المعبود)

فائدہ € : حضرت مہدی کی بیعت کی تجر ملتے بی ایک فشکرا کے خلاف نظے گا، اس کا مطلب یہ ہم کہ کمار محضرت مہدی کے انتظار میں ہو تکے اوراپنے جاسوسوں کے ذریعے حرم شریف کی خبریں رکھتے ہو تکے ، اس روایت میں صرف اتناذ کر ہے کہ فشکر جیسجنے والے کی تعیبال بوکلب میں ہوگی، اس کی تقریح کرتے ہوئے توریشتی رحمت اللہ علیہ فرماتے ہیں" جب سفیانی حضرت مہدی ہے انتظاف کرے گا تو اکے خلاف اپنی تعیبال والوں سے مدو طلب کرے گا۔" (عون المعبود)

اس کا مطلب میہ کہ اس وقت بنوکلب بھی عرب کے کسی ملک پر حکمران ہو نگے اور اسلام کے دشمن ہو نگے مطبرانی کی بنی دوسری روایات میں اس شخص کے بارے میں میر آیا ہے کہ اس کا تعلق قریش سے ہوگا اور بعض دیگر روایات میں ہے کہ وہ سفیانی کے نام سے مشہور ہوگا ، اس کا ذکر ہمآ گے کریں گے۔

فائدہ ﴿ ایکن شارح مسلم امام نووگ ہیں ہے۔ اورایک بیداءاردن میں ہے۔ کیکن شارح مسلم امام نووگ کے مطابق یہاں بیدا سے مراد مدینہ منورہ والا بیدا ہے۔ جوذ والحلیفہ کے ترب ہے۔
جب پہلا لفکر بیداء میں دھنس جائے گا تواسکے بعد حضرت مبدی مجاہد ین کو نیکرشام کی طرف جائینگے اور وہاں دوسر لے لفکر سے قال کرینگے اور اس کو تکست دینگے۔ اس جنگ کوئی حدیث میں جنگ کلب کہا گیا ہے اور اس لفکر کے سردار جو سفیانی کے لقب سے مشہور ہوگا اس کو اسرائیل میں بحکے وطہر پیر قطب کے در بحالہ اسن الواردہ فی الفتن ) بحرہ طہر بیر (حکومت نشانہ میں)
در یکھیں نشانہ میں)

فائدہ ﴿ : ابدال ' : ابدال اولیا اللہ کے ایک گروہ کو کہتے ہیں۔ دنیا میں کل ابدال کی تعداد ستر رہتی ہے۔ اس میں سے چالیس ابدال تو شام ( سوریا فلسطین ، اردن ، لبنان وغیرہ ) میں رہتے ہیں اور تمیں ابدال باقی ملکوں میں رہتے ہیں۔علامہ سیوطی ؒ نے جمع الجوامع میں حضرت علی ؓ کی سیہ روایت نقل کی ہے ' ابدال نے میہ جو درجہ پایا ہے وہ بہت زیادہ نماز روزہ کرنے کی وجہ سے نہیں پایا ا <u>الشكر كاو هنتا؟</u> صحيح بخارى كى حديث كے مطابق ايك لشكر كعبہ كو ڈھانے كے لئے آئے گا جس كو د هنسا يا جائے گاليكن اس روايت كے مطابق كوئى هخص اہم ہو گااس كى حفاظت كى وجہ سے ايسا ہو 414\_

المہدی کی روایت کے شاہد کے طور پر سنن ابو داود اور صحیح مسلم کی روایت بھی پیش کی جاتی ہے جو ام سلمہ رضی اللّٰدعنہ سے مر وی ہے کہ قرایش کاایک شخص کعبہ کی پناہ لے گا اس کا مخالف لشکر جب بیداء پر پہنچے گا تو دھنس جائے گا۔

صحیح مسلم، بَابُ الْخَسْفِ بِالْجَيْشِ الَّذِي يَوْمُّ الْبَيْتَ كَل روايت ہے

حَدَّثَنَا قُنَيْنَةُ بْنُ سَعِيدٍ، وَأَبُو بَكْرِ بْنُ أَبِي شَيْبَةَ، وَإِسْحَاقُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ - وَاللَّفْظُ لِقُتَيْبَةَ، قَالَ إِسْحَاقُ: أَخْبَرَنَا وَقَالَ الْآخَرَانِ: حَدَّثَنَا - جَرِيرٌ، عَنْ عَبْدِ الْعَزِيزِ بْنِ رُفَيْعٍ، عَنْ عُبَيْدِ اللهِ ابْنِ الْقِبْطِيَّةِ، قَالَ: دَحَلَ الْحَارِثُ بْنُ أَبِي رَبِيعَةَ وَعَبْدُ اللهِ بْنُ صَفْوَانَ وَأَنَا مَعَهُمَا، عَلَى اللهِ ابْنِ الْقِبْطِيَّةِ، قَالَ: دَحَلَ الْحَارِثُ بْنُ أَبِي رَبِيعَةَ وَعَبْدُ اللهِ بْنُ صَفْوَانَ وَأَنَا مَعَهُمَا، عَلَى أُمُّ سَلَمَةً أُمِّ الْمُؤْمِنِينَ، فَسَأَلَاهَا عَنِ الْجُيْشِ الَّذِي يُخْسَفُ بِهِ، وَكَانَ ذَلِكَ فِي أَيَّامِ ابْنِ الزَّبْيْرِ، فَقَالَتْ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «يَعُوذُ عَائِذٌ بِالْبَيْتِ، فَيُبْعَثُ إِلَيْهِ الزَّرْضِ خُسِفَ عِيْمٍ» فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ فَكَيْفَ بَمِنْ كَانَ اللهَ فَكَيْفَ بَمِنْ كَانَ عَبْدُ الْعَزِيزِ بْنُ رُقَيْعَ يُعْمَ الْقِيَامَةِ عَلَى نِيَّتِهِ» وَقَالَ أَبُو جَعْفَرٍ: عَيْدَاءُ الْمَدِينَةِ، حَدَّثَنَاهُ أَحْمَدُ بْنُ يُونُسَ، حَدَّثَنَا زُهَيْرٌ، حَدَّثَنَا عَبْدُ الْعَزِيزِ بْنُ رُقَيْعٍ،

4

عموما ان روایات کو متفق علیہ لکھ دیا جاتا ہے حالانکہ اس کے متن میں امام بخاری اور مسلم کا اختلاف ہے۔ صحیح مسلم میں ہے

ابوبكر بن ابى شيبہ، يونس بن محمد، قاسم بن فضل حدّانى، محمد بن زياد، حضرت عبد اللہ بن زبير ، سيدہ عائشہ رضى اللہ عنها سے روايت ہے كہ رسول اللہ صلى اللہ عليہ وسلم نے نيند ميں اپنے ہاتھ پاؤں كو ہلايا تو ہم نے عرض كيا: اے اللہ كے رسوں اللہ صلى اپنى نيند ميں وہ عمل كيا جو پہ لے نہ كرتے تھے؟ تو آپ نے فرمايا تعجب ہے! كہ ميرى امت كے كچھ لوگ بيت اللہ كا ارادہ كريں گے، قريش كے ايك آدمى كو پكڑنے كے لئے جس نے بيت اللہ ميں پناہ لى ہوگى، يہاں تك كہ جب وہ ايك ہموار ميدان ميں پہنچيں گے تو انہيں دھنسا ديا جائے گا، ہم نے عرض كيا: اے اللہ كے رسول السے ميں تو سب لوگ جمع ہوتے ہيں، آپ صلى اللہ عليہ وسلم نے فرمايا: ہاں! ان ميں بااختيار، مجبور اور مسافر بھى ہوں گے جو ايك ہى دفعہ ہلاك ہو جائيں گے اور مختلف طريقوں سے نكليں گے اور انہيں ان كى نيتوں پر اٹھايا جائے گا۔

روايات ظهور المحصدي ابو شهريار

هِمَذَا الْإِسْنَادِ، وَفِي حَدِيثِهِ: قَالَ فَلَقِيتُ أَبَا جَعْفَرٍ، فَقُلْتُ: إِنَّهَا إِنَّمَا قَالَتْ: بِبَيْدَاءَ مِنَ الْأَرْضِ، فَقَالَ أَبُو جَعْفَرِ: كَلَّا، وَاللهِ إِنَّهَا لَبَيْدَاءُ الْمَدِينَةِ

قتیبہ بن سعید، ابو بکر بن ابی شیبہ، اسحاق بن ابر اہیم، جریر، عبد العزیز بن رفیع سے روایت ہے کہ میں حارث بن ابی رہیدہ اور عبد اللہ بن صفوان کے ہمراہ ام المو منین ام سلمہ رضی اللہ عنہا کی خدمت میں حاضر ہوا اور ان دونوں نے ام سلمہ رضی اللہ عنہا سے اس کشکر کے بارے میں سوال کیا جے ابن زبیر رضی اللہ عنہ کی خلافت کے دور ان دھنسایا گیا تھا <sup>42</sup>، توسیدہؓ نے کہا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرما یا ایک پناہ لیے قال بیت اللہ کی پناہ لے گا، پھر اس کی طرف کشکر بھیجا جائے گا، وہ جب ہموار زمین میں پہنچے گا تو انہیں دھنسا دیا جائے گا، میں نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول اجس کو زبر دستی اس کشکر میں شامل کیا گیا ہو اس کا کیا تھم ہے؟ آپ نے فرما یا: اُسے بھی ان کے ساتھ دھنسا دیا جائے گا، ایو جعفر نے کہا ہیدا ہے مدیدہ مرادہ۔ گا، کیکن قیامت کے دن اسے اس کی نیت پر اٹھا یا جائے گا، ابو جعفر نے کہا ہیدا ہے سریدہ مرادہ۔

42

#### http://anwar-e-islam.org/node/30678#.VhWrafmqqko

ایک اور ترجمہ ہو سکتا ہے کہ ہم نے ام سلمہ سے سوال کیا اس لشکر کے بارے میں جس کو دھنسا دیا جائے گا، ابن زبیر کے ایام میں

لیکن دونوں سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ ام سلمہ رضی الله عنہا ابن زبیر کے دور میں بھی زندہ تھیں جبکہ مورخین سے یہ ثابت نہیں

راقم کی رائے میں یہ روایات ابن زبیر رضی اللہ عنہ کے حق میں گھڑی گئی ہیں جو لوگوں نے امام مہدی سے متعلق سمجھ لیا ہے – کیونکہ ابن زبیر مدینہ کے تھے پھر وہاں سے مکہ گئے اور ان کو لوگوں نے خلیفہ بنا دیا – ان کی سر کوبی کے لئے لشکر بھیجا گیا – بنو کلب أصل میں یزید بن معاویہ کی والدہ کا حوالہ ہے جو بنو کلب کی تھیں – اگرچہ ایسا نہیں ہوا کہ یزید کا لشکر مکہ پہنچا ہو لیکن یہ روایت گھڑی گئی اور پیش بندی کے لئے بلوائیوں کے تھیلے میں موجود تھی – ابن زبیر کا توسیع کعبہ کا منصوبہ بھی ان لوگوں کا روایت کردہ ہے جو واقعہ حرہ میں قتل ہوئے ہیں مثلا عبداللہ بن محمد بن ابی بکر – بعد میں اپنی خلافت میں ابن زبیر نے توسیع شدہ کعبہ میں پناہ لی اور عوام کو باہر شامی لشکر کے رحم و کرم چھوڑ دیا جو منجنق سے پتھر پھینک رہا تھا – لیکن کوئی زمین کا دھنسنا نہ ہوا۔ ابن زبیر کو اس قسم کے راویوں نے غلط مشورے دیے اور ابن زبیر نے اپنی حمکت عملی ان پیشنگوئییوں پر رکھ لی جن کے راوی منفرد اور مشکوک تھے – اللہ ان کو معاف کرے ، صحابی ہونے کے باوجود ابن زبیر کی خلافت کو اللہ تعالی نے ختم کر دیا

روايات ظهور المحمدى (بو شهريار

طبقات ابن سعدج 4 ص ۱۳۴۰ – ۳۴۴ کے مطابق ام سلمہ رضی اللہ عنہا کی وفات ۵۹ھ ہے۔ ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے ان کی نماز جنازہ پڑھائی

> ابن حبان ثقات میں کہتے ہیں وَمَا تَتُ إِم سَلَمَة سبة تشع وَحَسين ام سلمہ 24ھ میں وفات ہوئی

صحیح مسلم کی اس روایت میں الفاظ ہیں حارث بن افی ربیعہ اور عبد الله بن صفوان کے ہمراہ ام المومنین ام سلمہ رضی الله عنہا سے اس لشکر ام سلمہ رضی الله عنہا سے اس لشکر کے بارے میں سوال کیا جے ابن زبیر رضی الله عنه کی خلافت کے دوران دھنسایا گیا تھا جبکہ ام المومنین رضی الله عنہانے ابن زبیر کی خلافت کا دور نہیں دیکھا!

یہ روایت حفصہ رضی اللہ عنہا سے بھی نقل کی گئی ہے۔

سیجے مسلم میں ہے

عمروناقد، اُبن الی عمرو، سفیان بن عبیبنه، امیه بن صفوان، عبدالله بن صفوان، ام المومنین سیده حفصه رضی الله عنبا سے روایت ہے کہ انہوں نے نبی صلی الله علیه وسلم کو فرماتے ہوئے سنا، آپ نے فرمایا: اِس گھروالوں سنبا سے لڑنے کے ارادہ سے ایک لشکر چڑھائی کرے گا، یبال تک کہ جب وہ زمین کے ہموار میدان میں ہوں گے تو این کے درمیانی لشکر کو دھنسا دیا جائے گا اور ان کے آگے والے پیچے والوں کو پکاریں گے پھرانہیں بھی دھنسا دیا جائے گا اور ان کے آگے والے پیچے والوں کو پکاریں گے پھرانہیں بھی دھنسا دیا جائے گا اور سوائے ایک آدمی کے جو بھاگ کر ان کے بارے میں اطلاع دے گا کوئی بھی باتی ندرہے گا، ایک آدمی نے کہا میں گواہی دیتا ہوں تہاری اس بات پر کہ تم نے حضرت حفصہ رضی الله عنبا پر جھوٹ نہیں باندھا ور حضرت حفصہ رضی الله علیہ وسلم پر جھوٹ نہیں باندھا۔

لین اس میں کسی شخص کے کعبہ کی پناہ لینے کا ذکر نہیں ہے لہذا میہ شاہد حدیث نہیں ہے سنن ابو داود کی سند ہے حَدَّثَنَا عُشْمَانُ بْنُ أَبِي شَيْهَ، حَدَّثَنَا جَرِيرٌ، عَنْ عَبْدِ الْعَزِيزِ بْنِ رَفَيْعٍ، عَنْ عُبَيْدِ اللَّهِ ابْنِ الْقِبْطِيَّةِ، عَنْ أُمِّ سَلَمَةَ، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، بِقِصَّةِ جَيْشِ الْحُسْفِ، قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَكَيْفُ بِعَنْ كَانِ كَانَ كَارِهَا؟ قَالَ: «خُسْفُ بِعِمْ، وَلَكِنْ يُبْعَثُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَى نِبِّيَهِ» اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَكَيْفُ بِعَنْ كَانَ كَارِهَا؟ قَالَ: «خُسْفَ بِعِمْ، وَلَكِنْ يُبْعَثُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَى نِبِّيَهِ» عُنْيُدِ اللَّهِ النَّذِي الْقَيْطِيَّةِ، ام سلمه رضى الله عنها سن عنها الله عليه وسلم نے اس الله عليه وسلم ليكن كيے؟ ان ميل وہ بھى دياجا كے گام سلمه رضى الله عنها كبتى بيل على الله عليه وسلم نے جواب ديا ان كو دهندايا جائے گاليكن روز مول كے جواس سے كراہت كريں گے آپ صلى الله عليه وسلم نے جواب ديا ان كو دهندايا جائے گا ليكن روز مختران كى نيتوں يراشيا جائے گا۔

کتاب علل الحدیث از ابن ابی حاتم میں اس روایت اسی سند کی اس سے ملتی جلتی روایت کو معلول کہا گیا ۔

وسألتُ أَبِي عَنْ حديثٍ رَوَاهُ محمَّد بْنُ حابر، عن عبد العزيز بن رُفَيْع، عن عبد الله ابن القِبْطِيَّة؛ قَالَ: دخلتُ أَنَا والحسنُ ابنُ عليّ عَلَى أَمِّ سَلَمة، فَقَالَ: حدَّثيني عَنْ حيشِ الخَسْفِ، فَقَالَتْ: سمعتُ رسول الله (ص) يَقُولُ: يَخْرُجُ السُّفْيَانِيُّ بِالشَّام، فَيَسِيرُ إِلَى الكُوفَة، فَيَبْعَثُ جَيْشًا إِلَى المَدِينَة، فَيُقَاتِلُونَ مَا شَاءَ الله، حَتَّى يُقْتَلَ الحَبَلُ فِي بَطْنِ أُمِّهِ، ويَعُوذُ عَائِذٌ مِنْ وَلَدِ فَاطِمَةً – أَو قَالَ: مِنْ وَلَدِ عَليّ – مِالْحَرُم، فَيَحْرُجُونَ إِلَيْهِ، فَإِذَا كَانُوا بِيَبْدَاءَ مِنَ الأَرْضِ؛ حُسِفَ يَحِمْ، غَيْرَ رَجُلٍ يُنْدُرُ النَّاسَ؟ فَالْمَ بَعْرِ عَلَى اللهُ ابن القِبْطِيَّة ، وَفِيهِ زيادةُ كلامِ لَيْسَ فِي حَدِيثِ النَّاس.

ابن افی جاتم کہتے ہیں میں نے اپنے باپ سے سوال کیا حدیث جو محمد بن جابر، عبد العزیز بن رفیع سے وہ عُمینید اللّهِ
ائن الفّنطیّة سے روایت کرتے ہیں کہ میں اور حسن بن علی، ام سلمہ رضی الله عنها کے پاس آئے اور ان سے
کہاآپ ہم سے لشکر دھنمانے والی روایت بیان کریں لپس انہوں نے فرمایا میں نے رسول الله صلی الله علیہ
وسلم سے سنا فرمایا السفیانی شام میں فکلے گا پھر کوفہ جائے گا اور ایک لشکر مدینہ بھیجے گا اور لڑیں گے جب تک
الله چاہے یہاں تک کہ ماؤں کے پیٹ کی نال قتل کریں گے (کاٹ دیں گے) لپس ایک پناہ لینے ولا پناہ لے گا
جو فاطمہ کی نسل سے ہو گایا کہا علی کی نسل سے، حرم کعبہ کی، پس اس کے خلاف (لشکر) فکلے گا، جو جب بَینَداء کہ
کی زمین میں بینچے گا، تو دھنمایا جائے گا، سوائے اس کے جو ڈرائے۔
کی زمین میں بینچے گا، تو دھنمایا جائے گا، سوائے اس کے جو ڈرائے۔

میرے باپ نے کہا بے شک سے عُبیدِ اللّهِ ابْنِ القِبْطِیةِ سے مروی ہے اور اس میں کلام زیادہ ہے جواور لوگوں کی حدیث میں نہیں

کتاب العلل کے مطابق اس روایت میں کلام ہے جو اور روایات میں نہیں یہ ایک علت تھی لیکن اس کو خوبی سمجھ کر عاصم عمر کتاب تیسر ی جنگ عظیم اور د جال میں لکھتے ہیں

ترجمہ: حضرت عبداللہ ابن قبطیہ سے روایت ہے، انھوں نے فرمایا کہ میں اور حضرت حسن ایک علی اور حضرت حسن ایک علی اس اللہ وہنین الم المومنین الم سلمہ کے پاس تشریف لے گئے ، تو حضرت حسن نے نر ایا ﴿اے اللّٰهُ وَمِنْ مِن اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلِلْمُلْلِلللللّٰلِلْمُلّٰمُ اللّٰلِلْمُلْلِلْمُلْلِلْمُلْلِلْمُلْلِلْمُلْلِلْمُلْلِلْمُ

نعیم ابن حماد نے ''الفتن '' میں بدروایت نقل کی ہے'' ہم سے عبداللہ بن مروان نے بیان کیا ، افعول نے ارطاق سے ،ارطاق نے نتیج سے تیج نے کعب سے روایت کی ہے کعب نے فرمایا عبداللہ ابن پر بدعورت کی مدت حمل کے برابر حکوت کرے گا ،اور وہ الاز ہر ابن الکلبیہ ہے یا الز ہری بن الکلبیہ ہے جوسفیانی کے نام سے مشہور ہوگا۔ حضرت کعب سے روایت ہے فرمایا: سفانی کا نام عبداللہ ہوگا۔ (الفتن فیم ابن جادج: اص ۲۷۹)

and and the Por will are and in the contract of the

مبشر حسین لاہوری پیشین گوئییوں کی حقیقت میں لکھتے ہیں

(13) نہ کورہ گشکر کا زمین میں دھنس جانا امام مہدی کی مہدویت کے لیے جلتی پرتیل کا کام دے گا اور لوگ نہ کورہ نشانی دکھ کر ان کے مہدی ہونے کوشلیم کر لیس گے اور جوق در جوق ان کی بیعت کے لیے تکلیں گے ۔ایک حدیث بھی اس کی شاہد ہے گواس کی سند میں کلام ہے۔(۵)

البانی کے نزدیک بیر روایت ہی صحیح نہیں لیکن غیر مقلدین اس پر ہم خیال نہیں کوئی کچھ کہہ رہاہے تو کوئی کچھ ۔ زمین کے نتین خسف قرب قیامت میں ہول گے۔ ایک ان میں جزیرہ عرب میں ہوگا۔اگر صحیح مسلم کی بیر روایت صحیح ہے تواس کا مطلب دوخسف ہوئے۔اب بیہ کیسے معلوم ہوگا کہ خسف کون ساتھا؟ جوایک نج کرائکر خسف کی خبر کرے گا وہ سچاہے کیسے معلوم ہوگا؟

<u>۲- بنو کلب کی غنیمت؟</u> المهدی کی روایات میں بنو کلب کی غنیمت کا بار بار ذکر آتا ہے-اس کی وجہ بیہ ہے کہ معاویہ رضی اللہ عنہ نے بنو کلب میں شادی کی تھی اور یزید بن معاویہ کی نشھیال بنو کلب سے تھی- السفیانی سے مراد یزید بن عبداللہ بن یزید بن معاویة بن إلی سفیان جو معاویہ رضی اللہ عنہ کے پڑیوتے ہیں البنداان کی نشھیال بھی بنو کلب سے ہے- بخدل بن آئیف بن دلجة ، یزید بن معاویہ پیدا معاویہ کا ناکا نام تھا جو بنو کلب سے تھے ان کی بیٹی مَیْشُونُ کے بطن سے یزید بن معاویہ پیدا ہوئے 43

\_

#### عاصم عمر، تیسری جنگ عظیم اور د جال میں وضاحت کرتے ہیں

شرح مقلوق مظاہر حق جدید میں بیردوایت نقل کی گئی ہے۔ حضرت علی کرم اللہ وجہہ سے
روایت ہے کہ سفیانی (جوآخر زمانہ میں شام کے علاقے پر قابض ہوگا) نسلی طور پر خالدا ہن ہیز یہ
این معاویہ ابن ابوسفیان اموی کی پشت نے تعلق رکھتا ہوگا۔ وہ بڑے سراور چنچک زدہ چہرے والا
ہوگا۔ اس کی آگھ میں آیک سفید دھیہ ہوگا، دشت کی طرف اس کا طبور ہوگا اس کے ساتھ قبیلہ کلب
کے لوگوں کی آکثر میں آیک سفید دھیہ ہوگا، دشت کی طرف اس عادت ہوگی بہاں تک کہ حاملہ
عورتوں کے پیٹ چاک کر کے بچوں کو بھی ہلاک کردیا کر ہے گا، وہ جب حضرت مہدی کے خروج
کی خبر نے گا توان ہے جنگ کرنے کے لئے لشکر سیمیج گا۔ (بحوالہ مظاہر حق جدید، جن، ۲۵، من ۲۳)
فاکدہ مظاہر حق نے اس روایت کو تھے کا ہاہے۔

#### آج پیرنگ تو پتانہیں کہ کون اصلی سیدہے لیکن سفیانی کا علم سب کوہے پاللحب

منداحمہ کی روایت ہے<sup>44</sup>

حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ إِسْحَاقَ، حَدَّثَنَا ابْنُ لَهِيعَةَ، عَنْ أَبِي الْأَسُودِ، عَنْ أَبِي الْحَلْبَسِ، عَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: «الْمَحْرُومُ مَنْ حُرِمَ عَنِيمَةَ كَلْب» (حم) 8669 ,

بِّلُ بُرِيَرَةَ رضی اللّٰدعنہ کہتے ہیں کہ انہوں نے نبی صلی اللّٰہ علیہ وسلم کو کہتے سنا محروم ہے وہ جس کو بنو کلب کی غنیمت نہ ملے۔

اس کی سند میں عبد اللہ ابن كہيئة كے جو سخت ضعيف راوی ہے-

#### ٣- ابدال كامعمه؟

المہدی سے متعلق روایت میں کہا گیا ہے کہ پس جب لوگ یه دیکھیں گے تو ملک شام کے ابدال اور اہل عراق کی جماعتیں آپ کی خدمت میں حاضر ہوکر آپ سے بیعت کریں گی۔

44

قال الدكتور شعيب الأرناؤوط: إسناده ضعيف.

ابدال کے بارے میں کچھ ضعیف روایات ہیں <sup>45</sup>۔ بعض محد ثین نے بھی راویوں کوابدال کہاہے جوز ہدکی طرف مائل تھے لیکن در حقیقت یہ ایک اصطلاح ہی ہے جس کی ولیل قرآن واحادیث صحیحہ میں نہیں ہے۔ البانی کتاب سلسلة الأحادیث الضعیفة والموضوعة وأثرها السینی فی الأمة میں لکھتے ہیں

45

ابن ماجہ، يَحْيَى بْنُ عُثْمَانَ بْنِ سَعِيدِ بْنِ كَثِيرِ بْنِ دِينَارِ الْحِمْصِيُّ كہتے ہيں وَكَانَ يُعَدُّ مِنَ الْأَبْدَالِ ان كو ابدال ميں گنا جاتا ہے،

سنن ابی داود کی ایک روایت میں راوی کہتا ہے ۔ ۔ أَبُو جَعْفَرِ ابْنَ عِیسَی، كُنَّا نَقُولُ إِنَّه مِنَ الْأَبْدَال قَبْلُ أَنْ نَسْمَعَ أَنَّ الْأَبْدَالَ مِنَ الْمَوَالِي

امام دَارمی المتوفی ۲۰۵ ھ ایکَ راوی کّے لئے کہتے ہیں أُبُو عَقِیلِ زُهْرَةُ بْنُ مَعْبَدِ، وَزَعَمُوا أَنَّهُ كَانَ مَنَ الْأَبْدَال اس کا دعوی تھا کہ ابدال میں سے ہے

ایک راوی وزیر بن صبیح کے لئے أبو نعیم الأصبهاني المتوفی ٤٣٠ ه کہتے ہیں کان یعد من الأبدال، اسی طرح کتاب حلیة الأولياء وطبقات الأصفیاء

میں ان راویوں کو بھی ابدال کہا گیا ہے

مُحَمَّدُ بْنُ آدَمَ الْمصِّيصِيِّ، وَكَانَ يُقَالُ إِنَّهُ منَ الْأَبْدَال،

سَعِيدُ بْنُ صَدَٰقَةَ الْكَيْسَانِيُّ، وَكَانَ يُقَالُ أَنَّهُ مِنَ الْأَبْدَالِ،

سَعِيدُ بْنُ صَدَقَةَ أَبُو مُهَلْهِلِ وَكَانَ يُقَالُ إِنَّهُ مِنَ الْأَبْدَالِ،

يَحْيَى الْجَلَّاءَ، وَكَانَ يُقَالُ إِنَّهُ مِنَ الْأَبْدَالِ،

عَبْد الْحَميد الْعَطَائريُّ، وَكَانَ مَنَ الْأَبْدَالَ،

أَبُو َنعِيمَ الأَصِهانِيَ ۗ جُو خودَ صوفى قُسم كے انسان تھے انہوں نے روایات كى اسناد میں ان ابدال كا ذكر كیا ہے –

البيهقي المتوفى ٤٥٨ ه يهي كام شعب الإيمان مين كرتے ہيں كہتے ہيں

جَابِر بَنُ مَرِزُوقِ، وَكَانَ، يِعَدّ منَ الْأَبْدَالِ، ان كو ابدال ميں شمار كيا جاتا ہے

الْحَارِثُ بْنُ مُسْلَمِ الرِّارِيِّ، ۚ وَكَانُوا يَرُوْنَهُ مِنَ الْأَبْدَالِ، ان كو ابدال ميں سے ديكھا جاتا ہے الذي حالات محمد مدير الله قائم كرتے ہيں ذكُر ُ مِانُسْتَحَيُّ الْمُرْمِ أَثَنَى اللّٰهُ مَا لَّهُ مَا كُلُورُ

ابِن حبان صحیح میں باب قائم کرتے ہیں ذکْرَ مَا یُسْتَحَبُّ لِلْمَرْءِ أَنْ یَسْأَلُ اللَّهَ جَلَّ وَعَلَا لِمَنْ یُصَلِّی عَلیه الْإِبْدَالَ لَهُ دَارًا خَبِرًا مِنْ دَارِهِ وَأَهْلًا خَبْرًا مِنْ أَهْله،

أَبو بَكرَ بن أَبي عاصم كتابَ السنَہَ ميں زِيَادُ أَبُو عُمَرَ كے لئے كہتے ہيں - وَكَانَ يُقَالُ لَهُ إِنَّهُ مِنَ الْأَبْدَال.

بعض ضَعیف روایات بھی ابدال کے لئے بیان کی جاتیں ہیں کہ ابدال سے مراد لوگ ہیں جن کی دعائیں قبول ہوتی ہیں

حَدَّثَنَا أَبُو اللَّمُغْيَرَةَ، حَدَّثَنَا صَفُوانُ، حَدَّثَنِي شُرِيْعٌ يَعْنِي ابْنَ عَبَيْد، قَالَ: ذُكْرَ أَهُلُ الشَّامِ عَنْدَ عَلَيْ بْنِ أَيِي طَالِبٍ، وَهُو بِالْعَراقِ، فَقَالُوا: الْعَنَهُمْ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمَنِيْ. قَالَ: لَا، إِنِّي سَمعْتُ رَسُولَ اللَّهُ صَلَّى اللهُ عَلَيه وَسَلَّمَ يَقُولُ: "الْأَنْدَالُ يَكُونُونَ بِالشَّامِ، وَهُمْ أَرْبِعُونَ رَجُلًا، كُلُمَا مَاتَ رَجُلٌ أَبْدَلَ اللَّهُ مَكَانَهُ رَجُلًا، يُسْقَى بِهِمُ الْغَيْثُ، وَيُنْتَصَرُ بِهِمْ عَلَى الْأَعْدَاء، وَيُعْرَفُ عَنْ أَهْلِ الشَّامِ بِهِمِ الْعَذَابُ" (مسند احمد) 896, قال الشيخ شعيب الأرناؤوط: إسناده ضعيف.

واعلم أن أحاديث الأبدال لا يصح منها شيء، وكلها معلولة، وبعضها أشد ضعفا من بعض اور جان لوكه ابدال سے متعلق كوئى حديث صحيح نبين اور سب معلول بين اور بعض مين كمزورى دوسرول سے زيادہ ہے

السيوطى نے اس كے حق ميں با قاعده رسالہ الحبر الدال على وجود القطب والأوتاد والنجباء والأبدال كھاتھا-

ا بن تیمیہ (مجموع الفتاوی ج ااص ۴۳۱) نے بھی سلسے میں گنجائش پیدا کرنے کی کوشش کی ہے ابدال کے لئے لکھتے ہیں

فسروه بمعان: منها: أنهم أبدال الأنبياء. ومنها أنه كلما مات منهم رجل أبدل الله مكانه رجلا. ومنها: أنهم أبدلوا السيئات من أخلاقهم وأعمالهم وعقائدهم بحسنات. وهذه الصفات لا تختص بأربعين، ولا بأقل، ولا بأكثر، ولا تحصر بأهل بقية من الأرض

اس کے دومعنی کیے گئے ہیں ایک میہ کہ ابدال انہیاء کے لئے ہیں ( یعنی ان کا بدل ہیں ) اور اس کے مفھوم میں سے ہے کہ جب وہ وفات پا جاتے ہیں تواللہ ان کے بدلے میں دوسر اشخص ان کی جگہ بدلتا ہے اور اس کے مفھوم میں سے ہے کہ وہ گناہوں کو اخلاق وائمال سے اور نیکیوں سے بدلتے ہیں اور سے صفات صرف ۴۸ میں مختص نہیں، نہ زیادہ نہ کم ...

سنن ابن ماجہ کی روایت ہے جس کوالبانی کتاب تخر ت کِاِحادیث فضائل الثام ود مثق ما کَل الحسن علی بن مجمد الربعی میں حسن قرار دیتے ہیں

<sup>-</sup> حَدَّثَنَا عَبْدُ الْوَهَّابِ بْنُ عَطَاء، أَخْبَرَنَا الْحَسَنُ بْنُ ذَكُواَنَ، عَنْ عَبْدِ الْوَاحِد بْنِ قَيْس، عَنْ عَبْادَةَ بْنِ الصَّامِت، عَنِ النَّبِي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ قَالَ: «الْأَبْدَالُ فِي هَذَه الْأُمَّةَ ثَلَاثُونَ مَثْلُ إِبْراهِيمَ خَلِيلِ السَّمْمَ وَلَيْكِ اللَّهُ مَكَانَهُ رَجُلًا» فِيه: يَعْنِي حَدِيثَ عَبْدِ الْوَهَّابِ كَلَّمْ غَيْرُ هَذَا، وَهُوَ مُنْكُرٌ يَعْنِي حَدِيثَ الْحَسَنِ بْنِ ذَكُوان. (مسند احمد) 2275ً7, قال الشَّيخ شعيب الأرنؤوط: منكر وإسناده صَعيف من أحل الحسن بن ذكوان

روايات ظهور المحصري

أبو هريرة -رضي الله عنه, أنه سمع رَسُولِ اللهِ -صَلَّى اللهَ عَلَيْهِ وسلم- يقول: "إذا وقعت الملاحِمُ بعث الله من دمشقَ بعثًا من الموالي, أكرمَ العرب فرسًا، وأجودهم سلاحًا، يؤيدُ الله بحم الدين"

اِبو مبریرة -رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ انہوں نے رَسُولِ اللَّهِ -صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وسلم سے سنا آپ نے فر فرما یا جب جنگیں ہوں گی تواللہ الموالی کو دمشق بھیجے گا… اللہ ان سے اس دین میں مدولے گا-الموالی سے مراد اتزاد کر دہ غلام ہیں جو مولی کا جمع ہے - سنن ابی داود کی ایک روایت میں اِپُوجَعَفَرِ اِبْنَ عِیمَی کہتا ہے

کُنَّا نَقُولُ إِنَّه مِنَ الأَبْدَالِ قَبْلَ أَنْ نَسْمَعَ أَنَّ الْأَبْدَالَ مِنَ المَوَالِي كَمُ مَ ان (ایک راوی) کوابدال کہا کرتے تھے یہاں تک کہ ہم نے سنا کہ ابدال، الموالی (آثراد کردہ غلام ) میں سے میں -

ا گرچہ بیر راوی مظبوط نہیں لیکن بید اپنے دور کی ایک بات نقل کر رہاہے جس کی تائید اوپر والی فضائل د مشق والی روایت سے بھی ہوتی ہے۔ المہدی کی روایات میں ابدال یا موالی یا آزاد کر دہ غلاموں کو اشارہ دیا جارہاہے کہ تیار رہو، عنقریب دمشق پر حملہ کر نااور وہاں حکومت گرانی ہوگی۔

### كعبه كاخزانه اور المهدي

چنر صفحات قبل ہم المهدى كے مشرقى معاونين كے تحت ہم مندرجه ذيل روايت پر بحث كر چكے ہيں عن ثوبان رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم يقتتل عند كنزكم هذا ثلاثة كلهم ابن خليفة، ثم لا يصل إلى واحد منهم، ثم تطلع الرايات السود من قبل المشرق، فيقتلونكم قتلاً لم يقتله قوم - ثم ذكر شيئاً - لا أحفظه فقال: فإذا رأيتموه فبايعوه ولو حبواً على الثلج، فإنه خليفة الله المهدي

ثوبان رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: "تمہارے ایک خزانے کے پاس تین آدمی باہم لڑائی کریں گے، ان میں سے ہر ایک خلیفہ کا بیٹا ہوگا، لیکن ان میں سے کسی کو بھی وہ خزانہ میسر نہ ہوگا، پھر مشرق کی طرف سے کالے جینڈے نمودار ہوں گے، اور وہ تم کوابیا قتل کریں گے کہ اس سے پہلے کسی نے نہ کیا ہوگا، پھر آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بچھ اور بھی بیان فرمایا جے میں باد نہ رکھ سکا، اس کے بعد آپ نے فرمایا: "للذاجب تم اسے ظاہر ہوتے دیکھو تو جا کر اس سے بیعت کروا گرچہ گھٹنوں کے بل برف پر گھٹ کے فرمایا: "للذاجب تم اسے ظاہر ہوتے دیکھو تو جا کر اس سے بیعت کروا گرچہ گھٹنوں کے بل برف پر گھٹ کر جانا پڑے کیو نکہ وہ اللہ کا خلیفہ مہدی ہوگا

كتاب إتحاف الجماعة بما جاء في الفتن والملاحم وأشراط الساعة از المؤلف: حمود بن عبد الله بن حمود بن عبد الله بن حمود بن عبد الرحمن التوبيري (المتوفى: 1413ه-) ميں ہے

قال ابن كثير في "النهاية": "المراد بالكنز المذكور في هذا السياق كنز الكعبة".

قلت: وفقي هذا نظر؛ لما تقدم في باب النهي عن تحييج الترك والحبشة.

ابن کثیر نے کتاب میں کہاہے کہ یہاں خزانہ سے مراد کعبہ کاخزانہ ہے میں التو یجری کہتا ہوں : اس پر نظر ہے ، جب گذر چکاہے باب ممانعت ترک اور حبشیوں سے الجھنے پر

#### التویجری نے جس روایت کا ذکر کیا و سنن ابو داود میں ہے

حدَّثنا القاسِمُ بن أحمد البغداديُّ، حدَّثنا أبو عامرٍ، عن ﴿ وَهير ابن محمدٍ، عن موسى بنِ مجبير، عن أبي أمامة بن سهل بن محنيفِ عن عبد الله بن عمرو، عن النبي – صلَّى الله عليه وسلم "– قال: "اتركوا الحبشة ما تركوكم، فإنه لا يستخرِحُ كَثَرَ الكعبةِ إلاَّ ذو السُّويَّقَتينِ من الحبشة روايات ظهور المحصرى

عبداللہ بن عمروے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا حبشیوں کو چھوڑ دوجو انہوں نے چھوڑ دیاہے کیونکہ کعبہ کاخزانہ کوئی نہیں نکالے گاسوائے دویتلی پٹڑلیوں (یادو چادروں) والے کے

اس روایت کی سند میں موسی بن جمیر الانصاری ہے جس کو ابن حجرنے مستور قرار دیا ہے اور ابن حبان نے حسب روایت اس کو ثقة کہہ دیا ہے – لہذا میہ ضعیف روایت ہے کعبہ کے خزانے سے متعلق ایک اور روایت ہے۔ مند احمد کی روایت ہے

حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ حَدَّثَنِي أَبِي حَدَّثَنَا الْخُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدٍ أَخْبَرَنَا ابْنُ أَبِي ذِئْبٍ عَنْ سَعِيدِ بْنِ سَمْعَانَ الْمُثَنِ عَبْدُ اللَّهِ عَلَى « يُبَايَعُ لِرَجُلٍ بَيْنَ الرُّكُنِ أَبّا هُرَيْرَةً يُخْبِرُ أَبّا قَتَادَةً أَنَّ النَّبِيَّ -صلى الله عليه وسلم- قَالَ « يُبَايَعُ لِرَجُلٍ بَيْنَ الرُّكُنِ وَالمَقَامِ وَلَنْ يَسْتَجِلَّ هَذَا الْبَيْتَ إِلاَّ أَهْلُهُ فَإِذَا اسْتَحَلُّوهُ فَلاَ تَسْأَلْ عَنْ هَلَكَةِ الْعَرَبِ ثُمُّ تَأْتِي الْحَبْتُهُ فَيُحَرِّبُونَهُ خَرَابًا لاَ يَمْمُرُ بَعْدُهُ أَبْداً وَهُمُ الَّذِينَ يَسْتَخْرِجُونَ كَنْزَهُ

سَعِيدِ بْنِ سَمْعَانَ نِهِ أَبَا هُرَيْرَةَ رضى الله عنه سِم سنا، ان كو أَبَا قَتَادَة رضى الله عنه نے خبر دى كه نبى صلى الله عليه وسلم نے فرمايا ايك شخص كى ركن اور مقام كے درميان بيعت بو گى اور اس بيت (الله) كے لئے يه حلال نہيں سوائے اس كے ابل (متوليوں) كے لئے، پس جب وہ اجازت ديں تو عرب كى بلاكت كا مت پوچھو، پھر حبشه كى طرف سے ايك لشكر آئے گا جو كعبه كو خراب كرے گا كه پھر ايسا نه بن سكے گا اور وہ اس كا خزانه نكاليں گے

اس كى سنديس سَعِيدِ بْنِ سَمُعَان ہے جو كمزور ہے - الذهبى كتاب ميزان الاعتدال ميں كہتے ہيں فيه جهالة. ضعفه الازدي، وقواه غيره. وقال النسائي: ثقة مجمول ہے، الازدى نے كمزور كهااور ديگر نے قوى اور نسائى نے ثقه كها

تاریخ ابن خلدون جاص ۱۹۸ کے مطابق

وقد وجد رسول الله صلى الله عليه وسلم حين افتتح مكة في الجب الذي كان فيها، سبعين ألف أوقية من الذهب، مماكان الملوك يهدون للبيت قيمتها ألف ألف دينار مكررة مرتين بمائتي قنطار وزناً

جس روز فقح کمہ ہوئی تورسول اللہ کو کعبہ میں اس کے الحب <sup>46</sup> (گڑھے) سے جو اس میں ہے ستر مزار اوق بیة سونا ملاجو باد شاہوں نے بیت اللہ کے لئے تحفتا دیا تھا جس کی قیمت مزار مزار دینار مکرر دود فعہ، سوقطار وزن کے حساب سے تھی صحیم ا

صیح مسلم کی حدیث ہے

حَدَّثَنِى أَبُو الطَّهِرِ أَخْبَرَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ وَهْبٍ عَنْ مَخْرَمَةَ ح وَحَدَّثَنِى هَارُونُ بْنُ سَعِيدِ الأَيْلِى حَدَّثَنَا ابْنُ وَهْبٍ أَخْبَرَنِى مَخْرَمَةُ بْنُ بُكَيْرٍ عَنْ أَبِيهِ قَالَ شَعْتُ نَافِعًا مَوْلَى ابْنِ عُمَرَ يَقُولُ شَعْتُ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ أَبِي بَكْرِ بْنِ أَبِي قُحَافَةَ يُحَدِّثُ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ عُمَرَ عَنْ عَائِشَةَ زَوْجِ النَّبِيِّ -صلى الله عليه وسلم- أَنَّهَا قَالَتْ شَعِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ -صلى الله عليه وسلم- يَقُولُ « لَوْلاً أَنَّ قَوْمَكِ حَدِيثُو عَهْدٍ بِجَاهِلِيَّةٍ - أَوْ قَالَ بِكُفْرٍ - لأَنْفَقْتُ كَنْزَ الْكَعْبَةِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلَمَعَلْتُ بَابَهَا بِالأَرْضِ وَلاَّذْحَلْتُ فِيهَا مِنَ الْحِجْرِ

عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ انہوں نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے سنا کہ اگر تمہاری قوم عہد جاہلیت کے قریب نہ ہوتی یا کہا کفر کے تو میں کعبہ کا نتزانہ اللہ کی راہ میں صدقہ کر دیتا اور اس کا دروازہ زمین کے پاس کرتا .....

نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے کعبہ کے خزانہ کو صدقہ نہیں کیااور یہ اسی میں سن 199ھ تک رہا-ابن خلدون تاریخ میں لکھتے ہیں

وأقام ذلك المال إلى أن كانت فتنة الأفطس، وهو الحسن بن الحسين بن علي بن علي زين العابدين سنة تسع وتسعين ومائة، حين غلب على مكة عمد إلى الكعبة فأخذ ما في خزائنها وقال: ما تصنع الكعبة تحذا المال موضوعاً فيها لا ينتفع به، نحن أحق به نستعين به على، حربنا، وأخرجه وتصرف فيه وبطلت الذخيرة من الكعبة من يومئذ

<sup>40</sup> 

کعبہ کے اندر ایک گڑھا تھا جس میں تحفے میں ملنے والا سونا ڈالا جاتا تھا اور یہ روایت زمانہ جاہلیت سے چلی آ رہی تھی کیونکہ سونا رکھنا معبودوں کی خوشنودی متصور ہوتا تھا۔ آج بھی

روايات ظهور المحصدي

اور بیر مال ، فئدة الأفطس تک کعبہ ہی میں رہا اور وہ فتنہ ہے حسن بن حسین بن علی بن علی بن زین العابدین کا سن ۱۹۹ھ میں، جب وہ مکہ پر وہ غالب ہوا اور کعبہ کا خزانہ نکالا اور کہا کعبہ اس مال کا کیا کرے گا جس کا کوئی فائدہ بھی نہیں، ہم اس کے زیادہ مستحق ہیں اس سے اپنی لڑائی میں مدد جاہیں گے ، اس نے خزانہ نکالا اور اس زور کعبہ کا خزانہ ضائع ہو گیا۔

# باب ۶: روایات، علم هیئت اور مسیح

المہدی کے لئے لشکر کشی کرنے والوں کو ایک نشانی بھی بتائی گئی ہے جن کے مطابق سورج گر ہن اور المہدی کاخروج ساتھ ساتھ ہوگا۔

سنن دار قطنی کی روایت ہے

حدثنا أبو سعيد الأصطخري ثنا محمد بن عبد الله بن نوفل ثنا عبيد بن يعيش ثنا يونس بن بكير عن عمرو بن شمر عن جابر عن محمد بن علي قال: إن لمهدينا آيتين لم تكونا منذ خلق السماوات والأرض تنكسف القمر لأول ليلة من رمضان وتنكسف الشمس في النصف منه ولم تكونا منذ حلق الله السماوات والأرض

محمد بن علی کہتے ہیں بے شک ہمارے مہدی کے لئے دو نشانیاں ہیں جو واقع بہیں ہوئیں جب سے زمین و آسمان خلق ہو نے خاند کا گربن رمضان کی پہلی رات اور سورج کا گربن اس کے بیچ میں اور ایسا نہیں ہوا جب سے الله نے آسمانوں اور زمین کو تخلیق کیا

عبدالہادی عبدالخالق مدنی نے کتاب مہدی علیہ السلام سے متعلق صحیح عقیدہ میں ہے

6- وعن علي بن عبد الله بن العباس قال : (لا يخرج المهدي حتى تطلع مع الشمس آية.) أخرجه عبدالرزاق وأبو نعيم وهو صحيح الاسناد مقطوع.

#### 10 ﴿ مهدى عَلَيْلاً سے متعلق صحیح عقیدہ

(ترجمہ: علی بن عبداللہ بن عباس فرماتے ہیں: (مہدی اس وقت تک نہیں نکلیں گئیں کے جب تک کہ سورج کے ساتھ ایک اور نشانی ظاہر نہ ہو)۔ بیر وایت عبدالرزاق اور اُبونیم کی ہے اور اس کی سند مقطوعا صحیح ہے۔

علی بن عبداللہ بن عباس التوفی ۱۲۸ ججری ، بنو عباس کے ایک فرد ہیں اور ان کا خاندان المهدی محمد بن عبداللہ نفس الذکیہ کی بیعت کرچکا تھالہذا یہ المهدی کی نشانی سورج گر بن بتارہ ہیں اس طرح کی ایک بات نعیم بن حماد نے کتاب الفتن میں بھی نقل کی ہے الولید قال بلغنی عن کعب انہ قال یطلع نجم من المشرق قبل خروج المهدی الولید کہنا سے مجھ تک کعب الاحبار سے یہ بات پہنچی که ستارہ مشرق سے طلوع ہو گا مہدی کے خروج سے پہلے

تاریخ الیعقونی کے مطابق

وخرج إبراهيم بن عبد الله بن حسن بن حسن بن علي بن أبي طالب بالبصرة وقد بابع أهلها وكان خروجه في أول شهر رمضان

اور ابراہیم بن عبد اللہ بن حسن بن حسن بن علی بن ابی طالب نے بھرہ میں خروج کیااور ان کے الل نے ان کی بیعت کی اور ان کا بیر خروج رمضان کے میننے کے شروع میں ہوا

کعب الاحبار ایک سابقہ یہودی تھے اور ان کی ہے بات بائبل کی انبیاء کی یوائل کی کتاب میں ہے

روايات ظهور المحصدي

#### Joel 2:31

The sun shall be turned to darkness, and the moon to blood before the great and awesome day of the LORD comes.

**Joel 2:10** The earth quakes before them; the heavens tremble.

The sun and the moon are darkened, and the stars withdraw their shining.

زمین لرزے گی اور آسمان ڈ گمگائے گا

سورج اور چاند تاریک ہو جائے گا

ستارے بے نور ہو جائیں گے

یبودی ان آیات سے اپنے مسیح کے خروج پر اشتباط کرتے ہیں کہ سورج و چاند کو گر ہن لگے گا

دم دار ستاره ظاهر هو گا؟

کتاب گنتی میں ایک شخص بالم ابن باعور کا ذکر ہے۔ یہود کے مطابق یہ ایک کشفی تھایا نبی تھاجو غیر بنی اسر ائیل کے لئے تھالیکن یہ شخص بنی اسر ائیل کے خلاف پیشین گوئیسیاں کرتا تھا۔ اس کی ایک پیشین گوئی تھی کہ داود کی نسل ہے نبی اسر ائیل میں کوئی آئے گا

Book of Numbers chapter 28

A star will come out of Jacob

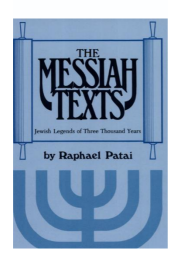
یعقوب (کی نسل) سے ایک تارہ نکلے گا

یہودی مورخ جو سیفس کے بقول بالم ابن باعور ایک ساحر تھا<sup>47</sup>

بہر الحال یہ بات یہود میں مشھور ہوئی اور یہود، یعقوب علیہ السلام کی نسل سے ایک مسے کا نظار کرنے لگ گئے - یہودی روایات کے مطابق مسے کی آئد سے قبل ایک دم دار ستارہ ظاہر ہو گا سن ۱۹۷۹ میں چھینے والی کتاب میں ۵۰۰سال کی روایات جمع کی گئی ہیں -ص ۱۰ اپر ہے

47

Philo, *De Vita Moysis*, i. 48: "a man renowned above all men for his skill as a diviner and a prophet, who foretold to the various nations important events, abundance and rain, or droughts and famine, inundations or pestilence."





RAPHAEL PATAI

WAYNE STATE UNIVERSITY PRESS

Fourthly, a comet will be seen in heaven—a star, that is, with a tail or an appendage—and this apparition will signify destructions and tumults and hard strifes, and the withholding of rains, and dryness of the earth, and mighty battles, and the flowing of blood upon the earth of the east, and from beyond the River Habor it will reach to the very end of the west. And the just and the truly religious will be oppressed or will suffer persecutions, and the house of prayer will be destroyed.

Fifthly, there will be an eclipse of the sun, like the color of fire, until the whole body of the sun will be obscured, and at the time of the eclipse there will be such darkness over the earth as there is at midnight on those nights on which there is no moonlight, in the days of the rains....

(Rigord of St. Denis, pp. 114-15)

اصلا یہ ایک زرتشت کہانی تھی کہ آخری دور میں گوچہر (ستارہ دنباله دار) زمین سے کرائے گا۔
یہود کے انبیاء کے نام پر گھڑی کتب میں اس کاذکر شامل کر دیا ہے گیا کہ ہمارا مسے آئے گا تو ایک دم
دار ستارہ نمودار ہوگا۔ بنو عباس کے ہمدرد خراسانی لشکر کے ساتھ آئی <sup>48</sup> یہ خبریں عربوں میں پھیل
گئیں اور مشہور ہوا کہ مہدی کے خروج پر ستارہ دنباله داریا گوچہر یا دم دار ستارہ ظاہر ہو

#### ژند اوستامیں ہے

As Gochihr (a comet) falls in the celestial sphere from a moon-beam on to the earth, the distress of the earth becomes such-like as that of a sheep when a wolf falls upon it. Afterwards, the fire and halo melt the metal of Shahrewar, in the hills and mountains, and it remains on this earth like a river. Then all men will pass into that melted metal and will become pure; when one is righteous, then it seems to him just as though he walks continually in warm milk; but when wicked, then it seems to him in such manner as though, in the world, he walks continually in melted metal.. [] Gochihr (the comet) burns the serpent in the melted metal, and the stench and pollution which were in hell are burned in that metal, and it (hell) becomes very pure. God sets the vault into which the evil spirit fled, in that

48

فتح دمشق کے بعد بنو عباس نے ابو مسلم خراسانی کو ایک زندیق ( ژند اوستا پر چلنے والا بظاہر مسلمان لیکن چھیا مجوسی) قرار دے کے خود ہی قتل کیا

metal; he brings the land of hell back for the enlargement of the world; the renovation arises in the universe by his will, and the world is immortal for ever and everlasting." - The Bundahishn or Knowledge from the Zand

یہ بات اسلامی کتب میں المہدی کے لئے پیش کی جاتی ہے جوظاہر کر تاہے کہ یہ یہودی کہانی تھی جو مسلمانوں میں پھیلادی گئی

كتاب اسلام مين امام مهدى كالتصور مين محمد ظفر اقبال لكهة مين

#### علامت تمبر٢٠:

صرف یمی نہیں کہ امام مہدیؓ کے ظہور کے وقت چاندگر ہن ایک مرتبہ ہوگا بلکہ بعض روایات ہے معلوم ہوتا ہے کہ اس سال رمضان کے مہینے میں دومرتبہ چاندگر ہن ہوگا اور گا، ایک مرتبہ تو رمضان المبارک کی پہلی رات میں ہوگا اور ایک مہینے میں کئی مرتبہ گرہن ہونا جدید فلکیات کی روے ناممکن نہیں۔

#### علامت نمبر۲:

حضرت امام مبدى عليه الرضوان كے ظہور كے وقت ايك اور آسانی علامت كا ظہور ہوگا چنا نچ سيد برزنج تحريفر ماتے ہيں:

﴿ومنها طلوع نجم له ذنب يضيئ ﴿ (الاثام: ١٩٩٠)

"اوران علامات میں سے بیتھی ہے کہ ایک روثن دم دار تارا ظاہر ہوگا"

حسب بیان سید موصوف اس کا وقوع ہو چکا ہے لیکن ایک دفعہ وقوع سے بیہ لازم نہیں آتا کہ دوبارہ اس کا وقوع نہ ہوگا اور پھر بی بھی ممکن ہے کہ وہ دم دار کوئی الگ نوعیت کا ہو۔

#### كتاب الفتن از نعيم بن حماد ميں ہے

حَدَّثَنَا الْوَلِيدُ، قَالَ: " رَأَيْنَا رَجْفَةً أَصَابَتْ أَهْلَ دِمَشْقَ فِي أَيَّامٍ مَصَيْنَ مِنْ رَمَصَانَ، فَهَلَكَ نَاسٌ كَثِيرٌ فِي شَهْرِ رَمَصَانَ لِسَنَةٍ سَبْعٍ وَثَلَاثِينَ وَمِائَةٍ، وَلَمْ نَرَ مَا ذُكِرَ مِنَ الْوَاهِيَةِ، وَهِيَ الْخُسْفُ الَّذِي يُدُكُو فِي قَرْيَةٍ يُقَالُ لَمَا حَرَسْنَا، وَرَأَيْتُ نَجْمًا لَهُ ذَنَبٌ طَلَعَ فِي الْمُحَرَّمِ سَنَةَ خَسْ وَأَرْبَعِينَ وَمِائَةٍ مَعَ الْفَجْرِ مِقِيَّة الْمُحَرَّمِ، ثُمَّ حَفِيَ، ثُمَّ رَأَيْنَاهُ بَعْدَ مَعِيبِ الشَّمْسِ فِي مِنَ الْمَشْوِقِ، وَيَعْدَهُ فِيمَا بَيْنَ لَبَيْ وَالْفُرَاتِ شَهْرَيْنِ أَوْ قَلَائَةً، ثُمَّ حَفِيَ سَنَتَيْنِ أَوْ قَلَاثًا، ثُمَّ رَأَيْنَاهُ بَعْدَ مَعِيبِ الشَّمْسِ فِي الشَّفْقِ، وَيَعْدَهُ فِيمَا بَيْنَ الْمُؤْفِ وَالْفُرَاتِ شَهْرَيْنِ أَوْ قَلَائَةً، ثُمَّ حَفِيَ سَنتَيْنِ أَوْ قَلَاثًا، ثُمَّ رَأَيْنَا كَبُمَّا لَيْسَ بِالْأَرْهُرِ طَلَعَ عَنْ يَمِينِ قِبْلَةِ الشَّامِ مَاذًا شُعْلَتَهُ مِنَ وَلِيًّا مِنَ الجُدْيِ، يَسْتَلِيرُ حَوْلُهُ بِدَوَرَانِ الْفَلَكِ فِي جَمَادَيْنِ وَلِيًّا لَهُ شُعْلَةً قَدْرُ اللِّرَاعِ رَأْيَ الْعَيْنِ قَرِيًا مِنَ الجُدْيِ، يَسْتَدِيرُ حَوْلُهُ بِدَوَرَانِ الْفَلَكِ فِي جَمَادَيْنِ وَلِيًّا مَن الجُنْ وَيِلًا فِي الْمَامِ مِنْ رَجَبٍ، ثُمَّ حَفِي مَ مُعْ رَأَيْنَا كَبُمًا لَيْسَ بِالْأَرْهِ طَلَعَ عَنْ يَمِينِ قِبْلَةِ الشَّامِ مَاذًا الشَّامِ مَاذًا لَيْسَ بِاللَّهُمِ عَلْيَ عَنْ يَمِينِ قِبْلَةِ الشَّامِ مَاذًا الشَّولِ "، قَالَ الْوَلِيدُ: «وَرَأَيْتُ نَجْمًا فِي سُنَيَّاتٍ بَقِينَ مِنْ سِنِي أَبِي جَعْفَرٍ، ثُمَّ الْعُقْفَ حَقَى النَّيْلِ

الولید نے کہا: ہم نے زلزلہ دیکھا جواہل دمشق کور مضان ہونے کے چند دن بعد ملااس میں بہت لوگ مرے س کے ساتھ رمضان میں ... اور ہم نے ستارہ دیکھا جس کی دم تھی محرم میں طلوع ہوا سن کہ اھ فجر کے ساتھ مشرق سے پس ہم اس کو دیکھتے تھے فجر پر باقی محرم میں پھر یہ غائب ہوا پھر ہم نے اس کو سورج غروب ہونے پر دیکھا شفق میں اور اس کے بعد جوف و فرات میں دویا تین مہینوں سک پھر یہ منائب ہوا دوسال یا تین سال کے لئے پھر ہم نے ایک ستارہ دیکھا جس کی شعاع کم تھی ... رجب کے دن تھے پھر یہ فائب ہوا پھر دیکھا ہم کا شعلہ تھا ... پس ایک شخ منتظر ہے ... پس ایک شخ منتظر ہے ...

كتاب رحلة الشتاء والصيف از محمد بن عبد الله بن محمد، من أحفاد شرف الدين بن يحيى الحمزي الحسيني المولوي المعروف بكيرْيت (المتوفى: 1070هـ) كم مطابق في سنة خمس وأربعين ومائة انتثرت الكواكب من أول الليل إلى الصباح، ففزع الناس لذلك.

### سن ۱۴۵ جری میں ستارے بھر گئے رات کے شروع سے صبح تک پس لوگ گھبراگئے

كتاب حسن المحاضرة في تاريخ مصر والقاهرة از عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي (المتوفى : 911هـ) كم مطابق

وفي سنة خمس وأربعين ومائة، انتثرت الكواكب من أول الليل إلى الصباح، فخاف الناس. ذكره صاحب المرآة.

سن ۱۳۵ ہجری میں ستارے بکھر گئے (یا گرے)رات کے شروع سے میج تک پس لوگ گھبراگئے اس کاذکر صاحب المو آۃ نے کیا

یہ دم دار ستارہ تھا جیسا کتاب الفتن میں آیا ہے جس سے لگا کہ ستارے بھر رہے ہیں

س ۲۲ ۷ ع یا ۴۵ اه میں دم دار ستاره نمودار ہوا تھا<sup>49</sup>

ایک متنشر ق ڈیوڈ کک (Cook David) اس بات کو پیش کرتے ہیں کہ ۴۵اھ میں خروج کی تاریخ لینے کے پیچھے محمد بن عبداللہ کا کیافہم تھا<sup>50</sup>

50

Mahdisme et millénarisme en Islam, Première partie – Mahdisme et millénarisme en Islam 91-94 | juillet 2000, Messianism and Astronomical Events during the First Four Centuries of Islam1

https://remmm.revues.org/247

http://journals.sagepub.com/doi/abs/10.1177/002182869903000203

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> http://www.islamicity.org/Hijri-Gregorian-Converter/?AspxAutoDetectCookieSupport=1 http://www.oriold.uzh.ch/static/hegira.html

ابو شهربار



For an explanation we must go to a rare astronomical-astrological tradition in the book of Nu'aym b. Hammad, which incidentally is the earliest record of a datable comet sighting in the Arabic tradition. It reads:

. . . . .

« al-Walîd [b. Muslim] told us: We saw the earthquake which struck the people of Damascus during [...]14 days passed in Ramadân, and many people perished in the month of Ramadân in the year 137 [Feb.-Mar. 754], and we had never seen [anything like] what was described of the wahiya (the shaking up), and this is the khasf(= the swallowing up) which is mentioned about the village called Harasta »(Nu'aym: 132).

....

We saw the comet (najm lahu dhanab) rising in Muharram in the year 145 [May 762] with the dawn in the east, and we would see it before the dawn during the rest of Muharram and then it disappeared. Then we saw it after the setting of the sun in the twilight, and afterwards between the north and the west for two or three months, and then it disappeared for two or three years »(Nu'aym: 132-33)

---

Then we saw a mysterious star with blazing fire the length of a cubit, according to what the eye saw, near Capricorn, orbiting around it like the orbit of a planet, during the months of Jumada and [some of] the days of Rajab. Then it disappeared. »(Nh'aym, 133)

. . . .

The end of Banû al-'Abbâs will be with a star which will rise in the north, with a crash and a breaking asunder. All of this together will be in the month of Ramadan [3 April - 2 May, probably 200/815]. The redness will be between 5-20 Ramadan [8-23 April], the crash between the mid-month and the 20th, the shaking up between the 20-24th [23-27 April], and a star by which you will be able to see lighting up like the moon lights up, then coiling up like a snake coils up until its two heads almost meet, two earthquakes on the night of the two (Christian) holy days [fishayn - probably Good Friday and Easter] and the star which collides with the meteor falling from the sky; with it, a terrible sound until it falls in the East and from it a terrible tribulation will strike the people.

. . . . .

اس کی تشریح کے لئے ہم ایک منظر دا آفاقی-ساواتی روایت کو دیکھتے ہیں جو کتاب نعیم بن حماد میں ہے جو ابتدائی ذرائع میں اتفا قااس و قوعہ کے قریب ترین ریکارڈے عربی میں ہے الولید نے کہا...

الولید کے اس قول کارا قم ذکر کر چکاہے

البته داؤد كك ذكر كرتے ہیں

First of all, this is almost certainly Halley's Comet in its 760 appearance. According to the Chinese and the Byzantine sources, Halley's Comet appeared in 760 between May 16 (= Muharram 24) and sometime in July of that year. Therefore if we read the date as 143, things fall into place. The note of Theophanes, the Byzantine historian, for the year 760 reads: « In the same year a brilliant apparition appeared in the east for ten days and again in the west for twenty-one » (Theophanes, 120), which is strikingly similar to the above account. The discrepancies in dating are apparently due to the indistinct memory of the transmitter, Wâlid b. Muslim (we should notice how he uncertain he is about everything) or perhaps because of a scribal error.

سب سے پہلے یہ یقینا ہیلی کومٹ ہے جو ۷٦٠ ع میں ظہور ہوا۔ چینی اور بازنیطی ذرایع کے مطابق یہ ١٦ مئی ٧٦٠ ع میں ظاہر ہوا تھا

ڈیوڈ کک کے مطابق سے ہیلی کومٹ یا دم دار ستارہ Comet Halley تھاجس کا ذکر بازنطی مور خیبن نے ہی کیا ہے۔ جو ان کے مطابق ۱۳۳ ھیں ظاہر ہوا بڑ الحال یہی دور ہے جس میں المهدی کی روایات بنیں ہیں لہٰذا چاہے سے ۱۳۳ ہویا ۱۳۵۵ جبری سے بات ثابت ہوئی کہ دم دار ستارہ ظاہر ہوا تھا

لیعنی محمد بن عبداللہ بن حسن المہدی نفس ذکیہ کے خروج کے دور میں سن ۴۵اھ تک میں ستارہ ظاہر ہوتا تھا جس سے مہدی کااشارہ لیا جارہا تھا

> المهرى كااسر ائيلى جسم؟ كتاب الفتن ازنيم كى روايت ہے

حَدَّثَنَا الْوَلِيدُ، عَنْ سَعِيدٍ، عَنْ قَتَادَةَ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ الْحَارِثِ، قَالَ: «يَخْرُجُ الْمُهْدِيُّ وَهُوَ ابْنُ أَرْبَعِينَ سَنَةً، كَأَنَّهُ رَجُلٌ مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ

قتادونے عبد الله بن حارث کا قول بیان کیا که مہدی ۱۶ سال کا بنو گا جیسے که بنی اسرائیل کا ایک شخص

یہ قول دلیل ہے کہ اندرون خانہ کچھ بنی اسرائیلی کھچڑی پیک رہی تھی۔

محمد ظفر اقبال اسلام میں مہدی علیہ السلام کا تصور میں مہدی کا حلیہ بتاتے ہیں کہ وہ دیکھنے میں بنی اسرائیلی لگیں گے اسرائیلی لگیں گے

## ﴿حضرت امام مهديٌّ كا حليه مبارك ﴾

حضرت امام مبدئ متوسط قد و قامت کے مالک، گندی رنگ، کشادہ پیشانی، لمبی اورستواں ناک والے ہوں گے۔ ابروتو س کی طرح گول ہوگی، کھاتا ہوارنگ ہوگا، برمہ بری بڑی بیا ہوں والے ہوں گے اور بغیر سرمدلگائے ایسامحسوس ہوگا کہ گویا سرمہ لگائے ہوئے ہیں۔ مزید تضیلات سید برزنجی کی زبانی ملاحظہ ہوں۔ پھوا اما حلیته فیانیہ آدم ضرب من الرجال ربعة، اجلی الجبھة اقسی الانف الشمیه، از ج ابلے، اعین اکحل الجبھة اقسی الانف الشمیه، از ج ابلے، اعین اکحل

العينين، براق الثنايا افرقها، في خده الايمن خال اسود، يضئ وجهه كانه كوكب درى، كث المحية، في كتفه علامة للنبي علينه أديل الفخذين، لونه لون عربي، وجسمه جسم اسرائيلي، في لسانه ثقل، وإذا ابطاعليه الكلام ضرب فخذه الايسر بيده اليمني، ابن اربعين سنة، وفي رواية مابين الثلاثين الى اربعين، خاشع لله خشوع النسر بجنا حيه، عليه عبايتان قطوانيتان يشبه النبي عليه غي الخلق لا في الخلق (الاثار: ١٩٥٠)

''امام مہدی کا طیہ ہے ہے کہ وہ انتہائی گندی رنگ، بلکہ پھلکے جیم والے، متوسط قد وقامت کے مالک، خوبصورت کشادہ پیشائی والے، بی ستوال ناک والے ہول گے، ابروقوس کی مائندگول اور رنگ کھانا ہوا ہوگا، بڑے بڑی سیاہ قدرتی سرگیس آ تھوں والے ہول گے، سامنے کے دونوں دانت انتہائی سفید اورا کیک دوسرے کے وافعلے پر ہول گے (بالکل ملے ہوئے نہ ہول گے) دائیس رخسار پر سیاہ تل کا نشان ہوگا، روش ستارے کی طرح ان کا چرہ چکتا ہوگا، کھنی داڑھی ہوگا، کندھے پر حضور سائی آئیل کی طرح کوئی ملامت ہوگا کشادہ رانیں ہول گی، رنگ اہل عرب کی طرح اور جسم اسرائیلیوں جیسا ہوگا، زبان میں کچھ تقل ہوگا جس کی جیہ ہم اسرائیلیوں جیسا ہوگا، زبان میں کچھ تقل ہوگا جس کی جیہ ہوگا وارائی وقت ہم سال کی عبر ران پر اپنہ دیاں ہاتھ مارا کریں گے، ظہور کے وقت ہم سال کی عبر ہوگا، وارائی روایت کے مطابق ہوگا ورائی دوایت کے مطابق ہوگا ورائی دوایت کے مطابق ہوگا کرتے ہوئے پر ندول کی ہوگا، اللہ کے سامنے خشوع و خضوع کرتے ہوئے پر ندول کی طرح اینے بازہ کچھ کو کہتے ہوگی، اللہ کے سامنے خشوع و خضوع کرتے ہوئے پر ندول کی طرح اینے بازہ کچھ کو کہتے ہوگی، انگ کے سامنے خشوع و خضوع کرتے ہوئے پر ندول کی طرح اینے بازہ کچھ کو کہتے کے مطابق کے درائیل میں ' نسر'' گدھ کو کہتے ہوگی برائیس میں 'نسر'' گدھ کو کہتے کو کہتے بازہ کھلا و یا کریں گے، (اصل میں 'نسر'' گدھ کو کہتے طورح اینے بازہ کچھ کے کہتے کا دورائیل میں 'نسر'' گدھ کو کہتے کے خوب کے کہتے بازہ کچھلا و یا کریں گے، (اصل میں 'نسر'' گدھ کو کہتے کی دورائیل میں 'نسر'' گدھ کو کہتے کو کھوکو کہتے کی دورائیل میں 'نسر'' گدھ کو کہتے کو کھوکو کہتے کی دورائیل میں 'نسر'' گدھ کو کہتے کی دورائیک کے خوب کے کہتے کو کھوکو کہتے کی دورائیل میں 'نسر'' گیں گھوکو کہتے کو کھوکو کہتے کی دورائیل میں 'نسر' گورائیل میں 'نسر'' گورائیل میں 'نسر'' گورائیل میں 'نسر' گھوکو کہتے کی دورائیل میں 'نسر' گورائیل میں 'نسر' گھوکو کہتے کی دورائیل کے کو کھوکو کھوک

میں جس کا ترجمہ یبال پرندہ کیا گیا ہے۔) اور دوسفید عبائیں زیب تن کیے ہوئے ہول گے،اخلاق میں حضور سٹی اینی کے مشابہ ہول گے لیکن خلق طور پر ( مکمل ) مشاببہ نہیں ہوگے۔''

يه اور بات ہے كہ قريب مزار سال يہلے ابن جوزى اس روايت كوكتاب العلل المتناهية في الأحاديث الواهية ميں روكر كے بين

وَأَمَّا حَدِيثُ حُذَيْفَةَ فَحُدِّثْتُ عَنْ مَاجِدِ بْنِ بكر لصاحب قَالَ أَنَا يُوسُفُ بْنُ مُحَمَّدِ الْخُطِيبُ قَالَ نا الْعَبَّاسُ بْنُ تُرَكَانَ قَالَ نا عَبْدُ الرَّحْمَٰنِ بْنُ حَمْدَانَ الْحُلابُ قَالَ نا مُحَمَّدُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ بْنِ كَثِيرِ الصَّورِيُّ قَالَ نا رَوَادُ بْنُ الْجُرَّاحِ قَالَ نا سُفْيَانُ التَّوْرِيُّ عَنْ مَنْصُورٍ عَنْ رَبُعِي عَنْ حُذَيْفَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "الْمَهْدِيُّ رَجُلٌ مِنْ وَلَدِي رَبُعُهُ كَالْكُوْكَ بِ اللَّهِ مَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "الْمَهْدِيُ رَجُلٌ مِنْ وَلَدِي وَجُهُهُ كَالْكُوْكَ بِ اللَّرْبِي اللَّوْنُ لَوْنٌ عَرِيقٌ وَالْجِسْمُ جِسْمٌ إِسْرَائِيلِيٍّ يَمْلُأُ الأَرْضَ عَدْلا كَمَا مُؤْمِنَ جَوْرًا فَرَضِيَ خِلافَتَهُ أَهْلُ الأَرْضِ وَأَهْلُ السَّمَاءِ وَالطَّيْرُ فِي الْجُوِ يَمْلِكُ عِشْرِينَ سَنَاهً".

اس پر مزيد تَصِره كيا: وأما حديث حذيفة فرواه ابن الجراح قد ضعفه الدارقطني قال ابن حمدان الراوي بهذا الحديث باطل قال ومحمد بن إِبْرَاهِيم لم يسمع من رواد شيئًا ولم يره وكان مع هَذَا غاليًا فِي التشيع

اور جہاں تک کا تعلق ہے اس کو ابن الجراح نے روایت کیاہے جس کی تضعیف دار قطنی نے کی ہے اور کہا ابن حمدان جو اس میں راوی ہے اس کی حدیث باطل ہے اور کہا محمد بن ابراہیم کا ساع رواد سے نہیں

یہودی بنوامیہ مخالف کیوں ہوئے؟

المہدی کی روایات اگرچہ بنوامیہ کے اقتدار کے خلاف بنائی گئیں لیکن ان کے مخالفین میں یہودیت کا بھی ایک طبقہ شامل رہااس کی وجہ یہ تھی کہ عمر رضی اللہ عنہ نے یہود کو بیت المقدس میں آنے کی اجازت دی تھی جس پر عیسائیوں نے بابندی لگار کھی تھی ۔۔عمر رضی اللہ عنہ نے کعب الاحبار <sup>51</sup> اجازت دی تھی جس پر عیسائیوں نے بابندی لگار کھی تھی۔۔

51

أبو إسحاق كعب بن ماتع الحميرى اليمنى، يمن كے حبر يعنى يہودى عالم تھے۔ عمر رضى الله عنہ كے دور ميں ايمان لائے ليكن شايد ہى انہوں نے كبھى مسجد الاقصى كا سفر كيا ہو كيونكہ يہودى ہونے كى وجہ سے ان پر يروشلم ميں داخلے پر پابندى تھى۔ انہوں نے عمر رضى الله عنہ كو مشورہ ديا كہ الصخرہ پر مسجد الاقصى تھى – حالانكہ تاريخ كے مطابق الصخرہ رومن قعہ انتونيا كا حصہ تھا ۔ بحر الحال عمر رضى الله عنہ نے اجتہاد سے كام ليا اور مسجد الاقصى كو الگ فورٹ انتونيا پر ہى ايك مقام پر بنايا جس كے لئے اس وقت كسى كا بھى عبادت گاہ ہونے كا دعوى نہيں تھا اور وہ يروشلم كا سب سے اونچا مقام تھا - لہذا مسجد الاقصى ايك غير متنازعہ جگہ بنائى گئى۔ مسلمانوں آج اس بات كو نہيں پيش كرتے كہ عمر رضى الله عنہ نے اپنے اجتہاد سے رضى الله عنہ نے اپنے اجتہاد سے بنائى - عمر رضى الله عنہ نے اپنے اجتہاد سے بنائى - عمر رضى الله عنہ نے اپنے اجتہاد سے طاہر ہے ان كو خود عمر كو بھى معلوم نہ تھا كہ كہاں تھى۔

کہا جاتا ہے کہ الصخرہ پر عیسائیوں کا ایک چرچ ، چرچ اف ہولی وسڈوم تھا جس کو ٦١٤ع میں فارس والوں نے تباہ کیا۔ شاید اسی کا ملبہ الصخرہ تھا۔ اس کا تذکرہ عیسائیوں کی کتاب زیارت میں ملتا ہے جس کا عنوان ہے

Bordeaux Pilgrim

سن ۳۳۳ ع میں ایک عیسائی زائر نے یروشلم کا دورہ کیا اور بتایا کہ قلعہ انتونیا پر ایک چٹان پر ایک چرچ ہے جہاں پلاٹس نے عیسی پر فیصلہ سنایا - اس چٹان کا یہودی مورخ جوسیفس نے بھی ذکر کیا ہے

The tower of Antonia...was built upon a rock fifty cubits high and on all sides precipitous...the rock was covered from its base upwards with smooth flagstones" (Jewish War, V.v,8 para.238)

عیسائیوں میں یہ مشہور ہوا کہ اور اس پر عیسی کے قدم کے نشان ہیں جیسے ہم مقام ابراہیم کے لئے مانتے ہیں کہ اس پر ابراہیم علیہ السلام کے قدم کے نشان تھے - شاید یہی وجہ کے کہ عبد الملک نے قبہ الصخرہ کی عمارت پر جو آیات لکھوائیں ان میں عیسی کی الوہیت کا انکار ہے اور ہیکل کی تباہی سے متعلق ایک آیت بھی نہیں-

عمر رضی الله عنہ ، اہل کتاب کے مطابق یروشلم وہاں کے پٹریارک صوفرونٹوس (المتوفی ۱۷ ھ/ ۱۳۸ ع) کی درخواست پر گئے کہ یروشلم کے اہم چرچ کی چابی وہ کسی عام مسلمان کو نہیں بلکہ مسلمانوں کے خلیفہ کو دیں گے۔ اس کا آج تک احترام کیا جاتا اور چرچ اف

سے بو چھاکہ معجدالاقصی کہاں ہے؟ توانہوں نے بتایا ہے یہ الصخرہ پر ہے۔ عمر رضی اللہ عنہ نے ۔ صخرہ چٹان کو چھوڑ کر آگے بڑھ کر قبلہ کی طرف معجدالاقصی بنائی۔

دوسری طرح یہود کے مطابق بیکل سلیمانی کاسب سے اہم مقام یہ چٹان تھی <sup>52جس</sup> کو کعبہ کی طرح قبلہ سمجھا جاتا اور قدس الاقداس (ہولی آئی ہولیز) کہا جاتا تھا۔ قدس الاقداس کے گرد، تباہ ہونے سے پہلے، غلاف کعبہ کی طرح ایک دبیز پردہ تھا <sup>53</sup>۔ سال میں صرف ایک دن امام یا پروہت اس میں سے پہلے، غلاف کعبہ کی طرح ایک دبیز پردہ تھا <sup>53</sup>۔ سال میں صرف ایک دن امام یا پروہت اس میں سے داخل ہوتا تھا۔ اموی خلیفہ عبد الملک بن مروان نے صخرہ (چٹان) پر ایک آٹھ کونوں والی عمارت بنوائی <sup>54</sup>اور اس کو مسجد میں آئے والوں کے لئے سرائے کہا (وقت کے ساتھ بیرس ائے اب

كتاب الأنس الجليل بتاريخ القدس والخليل مين عبد الرحمٰن بن مجمد الحنبلي، إبواليمن (التوفى: 928ه.) لكهة مين

فَلَمَّا دخلت سنة سِتَ وَسِتِّينَ ابْتَدَأَ بِيِنَاء قَبَّة الصَّحْرَة الشَّرِيفَة وَعمارَة الْمُسْجِد الْأَقْصَى الشريف وَذَلِكَ لِأَنَّهُ منع النَّاسِ عَن الحُج لِنَالَّا يميلوا مَعَ ابْن الزبير فضجوا فقصد أَن يشغل النَّاس بعمارة هَذَا الْمَسْجِد عَن

نتویتے۔ یعنی عیسی کی پیدائش کے چرچ۔ کی چابی مسلمانوں کے پاس ہے اور اس کا تالا مسلمان ہی کھولتے ہیں۔ اور اس روایت کا عیسائی بھی احترام کرتے ہیں۔

52

یہود ، قدس الاقداس کو زمین کا سب سے متبرک مقام مانتے ہیں اور ان میں راسخ العقیدہ لوگ اس چٹان پر قدم نہیں رکھ سکتے کیونکہ ان کے مطابق وہ ناپاک ہیں اور مسیح آنے پر توریت کی کتاب گنتی کے باب ۱۹ کے مطابق ایک سرخ گائے کی سوختنی قربانی کے بعد اس کی راکھ سے پاک ہوں گے - یہودیوں کو آج تک مسجد الاقصی کا مقام معلوم نہیں کیونکہ مسجد الاقصی کے پتھر توڑ کر بکھیر دیے گئے اور ان کو جلا وطن کر دیا گیا تھا- لہذا ان میں سے بعض کہتے ہیں کہ عبد الملک کی بنوائی ہوئی قبہ الصخرہ پر عمارت کی چٹان قدس الاقداس کی چٹان ہے اور بعض اختلاف کرتے ہیں-

53

انجیل متی باب ۲۷ – آیت ۵۰، ۵۰

54

اس کو اب قبة الصخرة کہا جاتا ہے۔ یہ اسلام میں پہلا گنبد تھا جو بنایا گیا -

الحُج فَكَانَ ابْن الزبير يشنع على عبد املك بذلك وَكَانَ من خبر الْبناء أَن عبد الْملك بن مَرْوَان حِين حضر إِلَى بَيت الْمُقَدّس وَأمر بِينَاء الْقَبَّة على الصَّحْرَة الشَّرِيفَة بعث الْكتب فِي جَمِيع عمله وَالِي سَائِر الامصار إِن عبد الْملك قد أَرَادَ أَن يَبْنِي قَبَّة على صَحْرَة بَيت الْمُقَدّس تَقِيّ الْمُسلمين من الحُر وَالْبرد وَأَن يَبْنِي الْمُسلمين أَي وَعِيته فلتكتب الرّعية إِلَيْهِ برأيهم وَمَا هم عَلَيْهِ فوردت الْكتب عَلَيْهِ من سَائِر عُمَّال الْأَمْصَار نر رَأْي أَمِير الْمُؤمنينَ مُوَافقا رشيدا إِن شَاءَ الله

پس جب سن ۲۹ ہجری شروع ہواتو قبہ الفَّخُرة اور مبحد الاقصی کی تغییر شروع ہوئی اور یہ یوں کہ عبد الملک لوگوں کو ج سن ۲۹ ہجری شروع ہواتو قبہ الفَّخُرة اور مبحد الاقصی کی تغییر شروع ہوئی اور یہ وجائے اور وہ (واپس آگر اس کے خلاف) شور کریں پس اس نے لوگوں کو اس عمارت کی تغییر میں ج میں مشغول کیا۔ پس ابن ذہیر نے عبد الملک کو اس کام سے منع کیا اور تغییر کی خبر میں ہے کہ عبد الملک بن مروان جب بیت المقدس پہنچا اور قبہ بنانے کا تھم دیا تو اس کام سے منع کیا اور تغییر کی خبر میں ہے کہ عبد الملک نے بنانے کا تھم دیا تو اس نے اپنچ تمام گور نروں کو تکھا اور ساری مملکت میں لکھ بھیجا کہ بے شک عبد الملک نے ادادہ کیا ہے چٹان پر قبہ بنانے کا، بیت المقدس میں، تاکہ مسلمانوں کو سر دی، گری سے بچائے اور مبحد کو بنائے اور وہ کراہت کرتے ہیں کہ ایبا کریں سوائے اس کے کہ رعیت بھی اس کے حق میں ہو سو تمام گور نروں نے لکھا کہ ہم امیر المو منین کی رائے سے موافقت رشیدر کھتے ہیں جیسا اللہ نے چپا!

عبد الملک بن مروان کوخدشہ تھاکہ لوگ تج کے لئے مکہ جائے گے توابن زبیر رضی اللہ عنہ سے متاثر ہوں گے البذا حربہ کے طور پر قبہ الصخرہ کی تقمیر کی کہ لوگ اس میں مصروف رہیں – اس کا مقصد جو بھی ہو، قدس الاقداس پر قبہ الصخرہ کو یہود نے اپنی دشمنی جانا کیونکہ یہود یوں کے لئے وہ ایک احتاج کی کارت تھی اور ان میں بنوامیہ مخالفت پیدا ہوئی 5<sup>55</sup> –

<sup>55</sup> 

مصنف کے خیال میں یمن کے یہودیوں کو یہ مغالطہ چٹان کی وجہ سے ہوا۔ کتاب فضائل بیت المقدس از ضیاء الدین أبو عبد الله محمد بن عبد الواحد المقدسي (المتوفى: 643ھـ) میں وھب بن منبہ جو ایک سابق یمنی یہودی تھے کہتے ہیں ب

قَالَ اللَّهُ لصَخْرَة بَيْت الْمَقْدس يَا صَخْرَةَ بَيْت الْمَقْدس أَنْت عَرْشي الْأَدْنَى

الله تعالَى چُٹانَ جو بیتَ المقدس میں ہے سے کہتا ہے کہ اَے چٹان تو میرا عرش ادنی ہے مسجد الاقصی کی دوسری نشانی زم زم کی طرح کا ایک چشمہ تھا جو ہیکل کے صحن میں ابلتا تھا اور اس کو جیحوں کہا جاتا تھا (کتاب حزقی ایل باب ٤٧) - کتاب فضائل بیت المقدس از ضیاء الدین أبو عبد الله محمد بن عبد الواحد المقدسي (المتوفى: 643هـ) کے مطابق ایک

اب یہاں ہم ضعیف روایات بھی نقل کریں گے کیونکہ وہ کسی نہ کسی مقصد کے تحت بنائی گئی ہوتی ہیں مثلامصنف عبدالرزاق کی روایت ہے

أخبرنا عبد الرزاق عن معمر عن مطر قال كعب إنما سمي المهدي لأنه لا يهدي لأمر قد خفي قال ويستخرج التوراة والإنجيل من أرض يقال لها أنطاكية

مطر کہتاہے کعب نے کہاان کو المہدی اس لئے کہا جاتا ہے کیونکہ یہ خفیہ امر کی طرف ہدایت دیں گے اور توریت اور انجیل کو ایک زمین سے جس کو اِنطاکیة کہا جاتا ہے نکالیں گے

#### نعیم بن حماد کی کتاب الفتن کی روایت ہے

حدثنا أبو يوسف المقدسي عن صفوان بن عمرو عن عبد الله بن بشر الخثعمي عن كعب قال المهدي يبعث بقتال الروم يعطي فقه عشرة يستخرج تابوت السكينة من غار بأنطاكية فيه التوارة التي أنزل الله تعالى على موسى عليه السلام والإنجيل الذي أنزله الله عز وجل على عيسى عليه السلام يحكم بين أهل التوراة بتوراقم وبين أهل الإنجيل بإنجيلهم كعب كمتر بين المهدى تابوت السكينه كوايك غارس نكاليس عمر وإنطاكية بيس به كعب كمتر بين المهدى تابوت السكينه كوايك غارس نكاليس عمر وإنطاكية بيس به

روایت جو ابی ہریرہ سے منسوب ہے اس میں ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا آئی هُریْزَةَ عَنِ النَّبِیِّ صَلَّی اللَّه عَلَیه وَسَلَّمَ قَالَ الْأَنْهَارُ كُلُّهَا وَالسَّحَابُ وَالْبِحَارُ وَالرَّیَاحُ مِنْ تَحْتِ صَخْرَةَ بَیْتِ اَلْمَقْدسِ بیت المَقَدس کی چٹان کے نیچے تمام نہریں اور سمندر اور ہوائیں ہیں معلوم ہوا کہ یہ مَسلمانوں کی ہی کوشش ہے جنہوں نے اهل کتاب کے یہ اقوال عوام میں پھیلائے اور یہ مشہور کیا کہ قبہ الصخرہ ہی ہیکل سلیمانی تھا ۔ اس کا مقصد ٹورازم بڑھانا تھا

جس کے نتائج آج وہاں بسنے والے مسلمان بھگت رہے ہیں

پچھلے پچاس سال سے مسجد الاقصی کے نیچے اسی چشمے کی تلاش جاری ہے( جس کے پاس ہزقیاہ کی سرنگ بھی ہے) لیکن یہ وہاں سے نہیں نکلا بلکہ ۱۹۹۷ میں حال میں قدرون کی وادی کے پاس دریافت ہوا ہے جس کے پاس غار بھی ہے۔ یہودی فرقے جو اسلامی آثار قبہ الصخرہ یا مسجد الاقصی کو تباہ کرنا چاھتے ہیں وہ افواہیں پھیلاتے ہیں کہ الصخرہ میں سے پانی رس رہا ہے حالانکہ یہ سب جھوٹ ہے اور وہاں سے یا اس کے نیچے ہنوز کوئی چشمہ دریافت نہیں ہوا۔

تا بوت السكينه من ۵۸۷ ق م سے لا پتا ہے جب بابلی فوجوں نے مسجد الاقصی كو تباہ كيا تھا- انجمی تك اس كى تلاش جارى ہے ليكن ہمارى كتابوں ميں موجود ہے كہ اس كو امام المهدى نكاليس گے - يہودى مسجااور اسلامى المهدى كے ڈانڈے يہاں آگر مل جاتے ہيں -

محمد ظفر اقبال کتاب اسلام میں امام مہدی کا تصور میں لکھتے ہیں کہ مہدی کی نشانی ہوگ علامت نمبر • ا:

حضرت امام مبدئ کے زمانے میں اکثر یہودی مسلمان ہو جا کیں گے جس کی وجہ یہ ہوگی کہ امام مبدئ کو تابوت سکیند (جس کا ذکر قرآن کریم میں بھی بایں طور آیا ہے۔
"وقال لھے دنبیھ مان آیة ملکہ ان یاتیکھ التابوت فید سکینة من رہکھ"
(البقرہ: ۲۳۸) مل جائے گا جس کے ساتھ یہودیوں کے بڑے اعتقادات وابستہ ہیں، اس لیے وہ اس تابوت کو حضرت امام مبدئ کے پاس دکھ کرمسلمان ہو جا کیں گے چا نچہ نواب صدیق حن خان کھتے ہیں:

"وازائجمله آ نکه تابوت سکینه را از غار انطاکیه یا از بحیرهٔ طبریه بر آورده دربیت المقدس نهد دیبود بدیدن و مسلمان شوند الا القلیل منهم \_"(آثار القیامة ص ۳۲۱) یکی بات (الاشاعة بح ۱۹۹) پر مجی ب-")

"مجله ان علامات کے ایک علامت بیابھی ہے کہ امام مبدی "
تابوت سکینہ کو انطا کیہ کے کئی غاریا بھیرہ طبریہ سے نکال کر بیت
المقدس میں رکھ دیں گے جس کو دیکھ کرسوائے چند ایک کے باتی
سارے یہودی مسلمان ہو جا کیں گے۔"

یہود یوں میں یہ بھی مشھور ہے کہ اگر کسی فارسی النسل کا گھوڑا پروشلم میں دیکھو تو پھر میسے کی آمد کا انتظار کرو۔

<sup>&</sup>quot; Works like Otot ha-Mashiach, Sings of Messiah, Agadat ha-Maschiach, Legend of Messiah, describe God's coming intervention in history through a great war led by warriors in Persian costume. A late saying ascribed to

Rabbi Simeon bar Yohai warned that if you see the horse of the Persian tied to a post in the land of Israel, expect the footsteps of the Messiah. Yet these specific predictions, translated into prescriptions for political action, proved to be extremely dangerous<sup>®</sup>

Heavenly Powers Unraveling the Secret History of the Kabbalah (pg 28), Neil Asher Silberman

اوتات مسجا، آیات مسجا، حکایات مسجا جیسے کاموں (کتب) میں اللہ کا تاریخ میں فارسیوں جے
لباس والوں کے ذریعے ایک عظیم جنگ کے نتیج میں ہونے والا عمل دخل بیان کیا گیا ہے - ایک
قدیم قول جو ربی شمعوں بر یومآئی سے منسوب ہاس میں خبر دار کیا گیا ہے کہ اگر کسی فارسی النسل
کا گھوڑا پرونظم میں دیکھو تو پھر مسج کے قدموں کی جاپ کا انظار کرو - ان خاص اقوال کے باوجود ان
سے سیاسی نوعیت کے نتائج کا افزاج خطرناک ہو سکتا ہے -

فارس میں یہودی، بابل کی غلامی کے دور سے موجود ہیں اور ان اقوال کی روشنی میں خراسان کے لشکر میں یہودی عوامل کی موجود گی بعیداز قیاس نہیں، جبکہ ہمارے پاس جور وایات کیپنجی ہیں، ان میں مہدی کے کار ہائے نمایاں اور یہودی مسجا کے اعمال میں فرق کرنا مشکل ہے۔

بنوامیہ کے دور میں یہودی سورج گربن کو مسیحا کے ظہور کی نشانی سیجھتے تھے۔ اس سلسلے میں بنوامیہ کے دور کی بہودی تحریرات سے رہنمائی ملتی ہے، جو زمانہ حال میں مصرسے دریافت ہوئی ہیں اور ان کو گرن فرا گمنٹس کہا جاتا ہے —ان مخطوطات کے مطابق مسیحا کی چھٹی نشانی ہے سورج گربن کا بنی اسر ائیل کے علاوہ سب پر واقع ہو نا<sup>56</sup>

-

<sup>56</sup> 

<sup>&</sup>quot;Geniza Fragment" an interesting Jewish text of the Ummayad era, which has described the signs of Messiah. One of the signs is: sixth sign: Solar Eclipse over all people except Israel

Seeing Islam as other saw it, Robert G. Hoyland 1997, pg 317-318

# باب ٥:مهدى كاقتل

صحیحین میں مہدی کا تذکرہ نہیں لیکن اپنامد عا ثابت کرنے کے لئے اس کے قائلین ضعیف روایات کو کسی بھی صحیح روایت سے ملاکر عقیدہ ثابت کرنے کی کوشش کرتے ہیں ان کے مطابق عیسیٰ علیہ السلام امام مہدی کے پیچیے نماز پڑھیں گے۔

مندالحارث بن أبي أسامة كى روايت ب

حدثنا إسماعيل بن عبد الكريم، حدثنا إبراهيم بن عقيل<sup>57</sup>، عن أبيه، عن وهب بن منبه، عن جابر -رضي الله عنه- قال: قال رسول الله - صلى الله عليه وسلم -: «ينزل عيسى ابن مريم، فيقول أميرهم المهدي: تعال صلِّ بنا، فيقول: لا، إن بعضهم أمير بعض، تكرمة الله لهذه الأمة

جابر-رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا بے شک عیسیٰ ابن مریم نازل ہونے اور ان سے امیر المهدی کہیں گے آ جائیں نماز پڑھائیں پس وہ کہیں گے نہیں تم میں سے بعض بعض پر امیر ہیں اللہ نے اس امت کی بحریم کی ہے <sup>58</sup>

ير روايت منقطع ہے<sup>59</sup> كتاب جامع التحصيل في أحكام المراسيل كے مطابق

57

تاریخ الکبیر از امام بخاری کے مطابق اِبْراَهیم بْن عَقیل بْن مُنیِّه اپنے چچا وهب سے روایت کرتے ہیں اور ان سے اِسْمَاعیل بْن عَبد الکریم، ان کو اُهل الیمن میں شمار کیا جایا ہے۔

58

ابن قیم اس کا ذکر کتاب "المنار المنیف" میں کرتے ہیں کہتے ہیں "وهذا إسناد جید".

59

رودبارس ظهور المحدي ابو شهربار

#### وهب بن منبه قال بن معين لم يلق جابر بن عبد الله وب بن منیہ کے لئے بن معین کہتے ہیں ان کی ملا قات جابر بن عبداللہ سے نہیں ہوئی

اس کتاب میں ابن معین کہتے ہیں وہب کی روایت ابن جابر سے ایک کتاب سے تھی ، یہ بھی کہاان کے پاس ایک صحیفہ تھا

#### هو صحيفة ليست بشيء وه صحیفه کوئی چنز نہیں

اس روایت کو وهب بن منبه (ولادت ۴۳ه هه -وفات ۱۱۴ه)، جابر رضی الله عنه سے روایت کر رہے ہیں۔ وهب بن منبہ کے آخری دور میں المهدی کاپر حیار جاری تھاجو المغیرہ بن سعید التوفی ۱۱۹ھ کی طرف سے ہور ہاتھا۔

اسی طرح کی ایک روایت جو کتاب المحدی از ابی نعیم میں آئی تھی اس کوالبانی نے سلسلة الأحادیث . الصحيحة وشيء من فقهها وفوائد ہاح ۲۲۹۳ میں صحیح قرار دیا ہے۔ روایت ہے<sup>60</sup>

منا الذي يصلى عيسى ابن مريم خلفه ہم میں وہ ہے جس کے پیچھے عیسیٰ ابن مربم نماز پڑھیں گے

عبد الہادی عبد الخالق مدنی نے کتاب مہدی علیہ السلام سے متعلق صحیح عقیدہ میں اس کو

اسنادہ صحیح قرار دیا ہے- ابن قیم نے تو سند کو جید کہا تھا جو حسن کی قسم ہے لیکن غیر مقلدین نے اس کو صحیح قرار دے دیا ہے

عبد العليم البستوي نے كتاب الاحاديث الواردة في المهدي في ميزان الجرح والتعديل ميں اس كو حسن قرار دیا ہے۔ اگر اس روایت کو صحیح سمجھا جائے تو اس سے تو یہ ثابت ہوتا ہے کہ یہ دور نبوی کی بات ہے کہ اصحاب رسول میں سے کسی کے پیچھے عیسی ابن مریم کا نماز پڑھنا بیان کیا گیا - راقم کہتا ہے یہ روایت منکر ہے

الباني نے صحیح الجامع الصغیر 219/5 حدیث غبر 5796 میں صحیح کہا ہے

البانی نے الصحیحة میں اقرار کیا ہے کہ المناوی نے فیض القدیر میں اس روایت پر کہاہے و فیہ ضعف اس میں کمزوری ہے لیکن پھر صحیح مسلم کی روایت کولا کراس کو صحیح قرار دے دیا ہے - راقم نے اس کی سند کو تلاش کیا توکتاب إتحاف الجماعة بما جاء في الفتن والملاحم وأشراط الساعة از حمود بن عبد الله بن حمود بن عبد الرحمن التوب عبد الله بن حمود بن عبد الرحمن التوب بن من المراب بالمراب المراب الله بن حمود بن عبد الرحمن التوب بان من المراب بالمراب المراب المراب المراب المراب بالمراب المراب ال

وقال أبو نعيم: حدثنا أبو الفرج الأصهاني: حدثنا أحمد بن الحسين: حدثنا أبو جعفر بن طارق عن الجيد بن نظيف عن أبي نضرة عن أبي سعيد؛ قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «منا الذي يصلي عيسى

ابن مربم خلفه، فيقول: ألا إن بعضهم على بعض أمراء؛ تكرمة الله لهذه الأمة».

اس کے تحت حمود بن عبداللہ بن حمود بن عبدالرحمٰن التو یجری نے خود لکھا ہے وهذا الإسناد لا تقوم به حجة

اور ان اسناد سے حجت قائم نہیں ہوتی

التو یجری نے مند حارث بن ابی اسامہ کی اوپر والی منقطع سند سے دلیل بھی لی ہے

انبیاء اگر کسی کے پیچیے نماز پڑھیں تو وہ شخص ضروری نہیں کہ مہدی قرار پائے کیونکہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے عبدالرحمان بن عوف اور ابو بکر رضی اللہ عنہا کے پیچیے بھی نماز پڑھی ہے۔اس بنیاد پر تو پہلے مہدی عبدالرحمٰن بن عوف رضی اللہ عنہ ہوئے اور دوسرے ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ دوسری طرف قائلین ظہور مہدی کہتے ہیں کہ ابن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے 61 دوسری طرف قائلین فلہور مہدی کہتے ہیں کہ ابن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے 64 دوسری لنے تھلک أمة أنا فی أولھا وعیسی بن مرجم فی آخرھا والمھدی فی وسطھا

ہے۔ بیدامت ہلاک نہ ہوگی جس کے شروع میں میں ہوں ، اتخر میں عیسیٰ ابن مریم اور وسط میں المہدی

<sup>61</sup> 

انور شاه كاشميرى نے اس كو التصريح بما تواتر في نزول المسيح ميں بطور دليل لكها ہے- كتاب إتحاف الجماعة بما جاء في الفتن والملاحم وأشراط الساعة ميں حمود بن عبد الله بن حمود بن عبد الله بن حمود بن عبد الرحمن التويجري (المتوفى: 1413هـ) نے اس كو دليل كے طور پر پيش كيا ہے اور كها وهو حديث حسن كما في ((السراج المنير)) للعزيزي يہ حديث حسن ہے جيسا السراج المنير از العزيزى ميں ہے - البانى نے ضعيف الجامع الصغير وزيادته موضوع قرار ديا اور "الضعيفة" (5/ 371) ميں اس كو الحديث منكر قرار ديا

اس روایت کو خروج مہدی کے لئے پیش کرتے تھے لیکن اس میں ہے کہ مہدی اس امت کے وسط میں ہے اور عیسیٰ علیہ السلام اسخر میں ہوں گے تو ان دونوں کی ملا قات کس طرح ہوسکتی ہے؟

ا بن سيرين كامصنف ابن الى شيبه كاقول بيش كياجاتا ب أَبُو أُسَامَةَ عَنْ هِشَامٍ، عَنِ ابْنِ سِيرِينَ، قَالَ: «الْمُهْدِيُّ مِنْ هَذِهِ الْأُمُّةِ وَهُوَ الَّذِي يَوُّمُ عِيسَى ابْنَ مَرْبَمَ»

ابو اسامہ نے ہشام بن عروہ سے روایت کیا انہوں نے ابن سیرین سے کہ مہدی اس امت میں بہو گا اور وہی عیسی ابن مریم کی امامت کریں گے اس کی سند صحح ہے لیکن یہ مقطوع قول ہے - مہدی اس امت میں ہوگا یہ قول بھرہ سے نکلا

کتاب الفتن از نعیم میں ابن سیرین کا قول ہے

حَدَّثَنَا يَخْيَى، عَنِ السَّرِيِّ بْنِ يَحْيَى، عَنِ ابْنِ سِيرِينَ، قِيلَ لَهُ: " الْمَهْدِيُّ خَيْرٌ أَوْ أَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا؟ قَالَ: «هُوَ أَحْيَرُ مِنْهُمَا، وَيَعْدِلُ بِنَهِيِّ

ا بن سیرین سے کہا گیا کیا مہدی ابو بکر وعمر سے بھی بہتر ہے؟ جواب دیا ان دونوں سے بہتر ہے ہیں عدل قائم کرے گا

سری بن کیجیٰ پراز دی کا قول ہے

إبوالفتح الأزدى: حديثه منكر

محدثین میں سے بعض نے اس کو ثقه بھی کہاہے البتہ اس کاساع قبارہ المتونی ۲۰ھ سے مشکوک ہے

#### اسی کتاب میں ہے

حَدَّثَنَا صَمْرَةُ، عَنِ ابْنِ شَوْذَبٍ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِيرِينَ، أَنَّهُ ذَكَرَ فِتْنَةً تَكُونُ، فَقَالَ: «إِذَا كَانَ ذَلِكَ فَاجْلِسُوا فِي بُيُوتِكُمْ حَتَّى تَسْمَعُوا عَلَى النَّاسِ بِخَيْرٍ مِنْ أَبِي بَكْرٍ وَعُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا» «، قِيلَ: يَا أَبَا بَكْرٍ، خَيْرٌ مِنْ أَبِي بَكْرٍ وَعُمَرَ؟ قَالَ: «قَدْ كَانَ يَفْضُلُ عَلَى بَعْضِ الْأَنْبِيَاءِ

ہم سے بیان کیاضمرہ نے ابن شوہ ذب کی سند سے انہوں نے محمہ بن سیرین سے روایت کیا کہ ابن سیرین نے اس ففنے کا ذکر کیا جو پیش آنے والا ہے تو فرمایا: جب یہ فتنہ برپا ہوگا تو تم اپنے گھروں میں بیٹھو! یہاں تک کہ سنو کہ لوگوں پر الیا امیر آیا ہے جو ابو بکر اور عمر سے بہتر ہو ان سے بوچھا گیا کہ اے ابو بکر وعمر سے بہتر ہوں گے فرمایا: بالتحقیق وہ بعض انہیاء سے افضل ہے

اس سند پر محدثین کوانقطاع کا شبہ ہے - عبد اللہ بن شوذب قال ابوحاتم روی عن الحسن ولم یسمع منہ ولا را آہ ابو حاتم نے کہاا بن شوذب، حسن بصری سے روایت کر تا ہے معلوم نہیں سناتھا بھی یا نہیں ابن حزم کے نز دیک عبد اللہ بن شوذب مجہول ہے

صحیح مسلم کی ایک اور روایت کو بھی پیش کیا جاتا ہے کہ

عن أبي سعيد وجابر، قالا: قال رسول الله - صلّ الله عليه وسلّم: "يَكُونُ فِي آخر الزَّمَانِ خَلِيفَةٌ، يقسم الْمَالَ، ولا يَعُدُّهُ".

آخری دور میں ایک خلیفہ ہو گاجو مال تقسیم کرے گااور اس کو گئے گانہیں ۔

اس روایت میں کہیں بھی نہیں ہے کہ یہ امام المہدی سے متعلق ہے۔نہ لقب ہے نہ نسب بیان ہوا ہے۔کیا کوئی بھی اچھا کام کرنا امام مہدی کے سواکسی اور کے نصیب میں نہیں لکھا؟

مہدی کی روایات قبول کرنے والوں کے نزدیک المہدی کے بعد زمام امارت علیلی علیہ السلام کے یاس ہوگی-یاس ہوگی-

کچھ ایسی ہی سوچ پہلے عبّائ خلیفہ السفاح کی تھی - ابن الجوزی کتاب المنتظم میں لکھتے ہیں کہ ابو العبّاس السفاح نے ۱۳۲۲ھ میں منصب خلافت سنجالااور خطبہ دیا

وكان موعوكاً فاشتد عليه الوعك، فجلس على المنبر وتكلم فقال: إنا والله ما خرجنا لنكثر لجيناً ولا عقياناً، ولا نحفر نحراً، وإنما أخرجتنا الأنفة من ابتزازهم لحقنا، ولقد كانت أموركم ترمضنا، لكم ذمة الله عز وجل، وذمة رسوله صلى الله عليه وسلم وذمة العباس أن نحكم

فيكم بما أنزل الله، ونعمل بكتاب الله، ونسير فيكم بسيرة رسول الله صلى الله عليه وسلم، واعلموا أن هذا الأمر فينا ليس بخارج منا حتى نسلمه إلى عيسى ابن مريم

اور وہ بیار تھے پس منبر پر بیٹھ گئے اور کہا

بیشک اللہ نے... العبّاس کو بیہ ذمہ داری وی ہے کہ ہم پر اللہ نے جو نازل کیا ہے اس کے مطابق تھم کریں اور ہم خدا کی کتاب پر عمل کریں اور ہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی زندگی کے مطابق چلیں اور جان لو کہ خلافت ہمارے ساتھ رہے گی یہاں تک ہم یہ عیسیٰ ابن مریم علیہ السلام کو منتقل کریں۔

السفاح کے حساب سے خلافت بنو عبّاس میں ہی رہنے والی تھی۔

السفاح پر بھی روایات بنائی گئی ہیں آل میں بی جا السلام سے متعلق ص

کتاب مہدی علیہ السلام سے متعلق صحیح عقیدہ میں عبد الہادی عبد الخالق مدنی روایت پیش کرتے ہیں اور حسن قرار دیتے ہیں

2- وعن ابن عباس قال: (منا ثلاثة: منا السفاح، ومنا المنصور،
 ومنا المهدي.) أخرجه ابن أبي شيبة والبيهقي وإسناده حسن موقوفا.

(ترجمہ: ابن عباس منافیہ سے روایت ہے آپ نے فرمایا: (ہم میں سے تین ہوں گے، سفاح ہم میں سے ہوگا)۔ گے، سفاح ہم میں سے ہوگا، منصور ہم میں سے ہوگا اور مہدی ہم میں سے ہوگا)۔ بیرروایت ابن ابی شیبہ اور بیہقی کی ہے اور اس کی سند مو قوفا حسن ہے۔

البستوی کتاب المهدی المنتظر فی ضوءِ الأحادیث والآثار الصحیحة میں اس کا ذکر کر کے اس کو حسن کہتے ہیں

المنهال، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس: {منًا ثلاثة: منا السفاح، ومنا المنصور، ومنا المهدى}.

روايات ظهور المحمدي (بو شهريار

البستوى[ ص212] پر کہتے ہیں:

((النتيجة: إسناده حسن، ويمكن أن يقال فيه صحيحٌ لأن الكلام في المنهال يسير متيجه: اس كى اسناد حسن بين اور ممكن ہے كه اس كو صحيح كہا جائے كيونكه منهال يربهت تھوڑا كلام (جرح) ہے

### ابن قیم المنار المنیف میں کہتے تھے

وکل حدیث فی مدح المنصور والسفاح والرشید فھو کذب ہر وہ حدیث جس میں السفاح المنصور اور الرشید کی تعریف ہو وہ کذب ہے

اس روایت کو حسن کہنا - بیہ انتھوں دیکھی کھی کھانے کے مترادف ہے کہ عباسی خلفاء میں پہلا السفاح تھا دوسر االمنصور تھااور منصور کا بیٹا المہدی نام کا تھا (بیہ پہلا شخص ہے جس کا اسلام میں نام المہدی رکھا گیا)

### السفاح نے محمد بن عبداللہ کو صلح کی پیش کش کی- تاریخ البعقوبی کے مطابق

ووحدت كتب لابن هبيرة إلى محمد بن عبد الله بن حسن يعلمه أن يبايع له، وأن قبله أموالاً وعدة وسلاحاً، وأن معه عشرين ألف مقاتل، فأنفذت الكتب إلى أبي العباس، فقال أبو العباس: نقض عهده، وأحدث ما أحل به دمه، فكتب إلى أبي جعفر: أن اضرب عنقه، فإنه غدر

اور میں نے ایک خط پایا جو ابن ہبیرۃ نے محمد بن عبداللہ کے لئے خط لکھا جس میں پوچھا گیا کہ کیاوہ بیعت کرے گاوراگ کرلے تومال اوراسلحہ اور ۲۰ مبزار جنگہو بھی فراہم کئے جائیں گے لیکن اس نے اس کا محکرادیا پس ابی العبّاس کو لکھ بھیجا نہوں نے حکم دیا اس نے عہد توڑا اور وہ کیا جس سے اس کا خون حلال ہو گیا اور ابو جعفر کو لکھااس کی گردن ماروکیو نکہ اس نے غدر کیا

بدلتا ہے رنگ آسمان کیسے کیسے

ابو جعفر المنصور جس نے 17 اھ میں خود المہدی کی بیعت کی تھی اب مجمد المہدی کی کھوج میں نکلا۔ مجمد بن عبد اللہ حصیب گیااسی دوران سن ۱۳ اھ میں السفاح کی وفات ہوئی اور ابو جعفر خلیفہ ہوا۔ سن ۱۴۰۰ھ ھ میں ابو جعفر حرم کی توسیع کے منصوبے کی نگرانی مکہ میں کر رہاتھا کہ خبر ملی کہ مدینہ میں مجمد نے خروج کیا ہے۔ تاریخ الیعقونی کے مطابق

وقد كان بلغه أن محمد بن عبد الله بن حسن بن حسن تحرك فلما قدم المدينة طلبه فلم يظفر به فأخذ عبد الله بن حسن بن حسن وجماعة من أهل بيته فأوثقهم في الحديد وحملهم على الإبل بغير وطاء وقال لعبد الله: دلني على ابنك وإلا والله قتلتك فقال عبد الله: والله

لامتحنت بأشد مما امتحن الله به خليله إبراهيم

اوراس کو خبر پیچی کہ محمد بن عبداللہ بن حسن بن حسن متحرک ہوگیاہے۔ ابو جعفر نے مدینہ پیچی کر اس کو طلب کیالیکن اس کو خبیل پایا تواس کے باپ عبداللہ بن حسن بن حسن پر اوران کے اہل بیت کی ایک جماعت پر جھیٹا اوران لوہے کی بیڑیال ڈالیس اوران کو بغیر سواری والے او نثول پر ڈال کر لے گیا۔ اور عبداللہ ہے کہا محمد کی خبر دو ورنہ اللہ کی قتم تجھ کو قتل کر ڈالوں گا۔ پس عبداللہ نے کہا اللہ کی قتم میں ایک شدید امتحان کا شکار ہوں جیسااللہ نے ایے خلیل ابراجیم کالیا

اسی تشد د میں حسن رضی اللہ عنہ کے بوتے عبد اللہ بن حسن کی شہادت ہو گئی۔ محمہ بن عبد اللہ سن ۱۳۵ھ تک زیر زمیں رہا۔ تاریخ البعقوبی کے مطابق

وظهر محمد بن عبد الله بن حسن بن حسن بالمدينة مستهل رجب سنة 145 فاجتمع معه خلق عظيم وأتته كتب أهل البلدان ووفودهم فأخذ رياح ابن عثان المري عامل أبي جعفر فأوثقه بالحديد وحبسه وتوجه إبراهيم ابن عبد الله بن حسن بن حسن إلى البصرة وقد اجتمع جاعة

اور محمد بن عبدالله بن حسن بن حسن رجب ۵ ۱۳ هه مین ظاهر ہوا اس پر ایک خلق عظیم اکھٹی ہوئی اور مختلف ممالک کے وفود بھی ملے لیکن ریاح ابن عثان المری عامل ابی جعفر نے ان کو پکڑااور لوہے کی مختلف ممالک کے وفود بھی ملے لیکن ریاح ابن عثان المری عامل ابی جعفر نے ان کو پکڑااور لوہے کی بیڑیاں ڈالیس اور قید کیا پھر (ان کے بھائی) اپر اہیم ابن عبد الله بن حسن بن حسن بھر ہ کی طرف متوجہ ہوئے اور ایک عوام ان کے ساتھ ہوئی

الغرض محمد اور ابراہیم دونوں قتل ہوئے۔ عمران القطان نے ابراہیم کے بصر ہ میں خروج کے حق میں قتل عام کا فتوی دیا اور مہدی کی روایت بھی سائی۔

جمهرة إنساب العرب از إبو محمد على بن إحمد بن سعيد بن حزم الأند لى القرطتى الظاهرى (المتوفى: 456ه-) مين مهم محمد بن عبد الله كابرا بينا عبد الله الأشتر، قتل بكابل كابل مين قتل بوا مكمل عبارت به وهؤ لاء ولد محمد بن عبد الله بن الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب ولد محمد هذا، وهو القائم بالمدينة ويلقب بالأرقط «1»: عبد الله الأشتر، قتل بكابل: وخلف ابنا اسمه محمد، والعقب فيه؛ وطاهر؛ والحسن، كان يلقب أبا الزفت لشدة سمرته، حد في الخمر بالمدينة؛ قتلا بفخ؛ وعلى وأحمد؛ وإبراهيم. وللأشتر المذكور عقب ببغداد وغيرها، يعرفون ببني الأشتر

. مضى ولد محمد بن عبد الله بن الحسن بن الحسن بن على بن أبي طالب

لیتن امام المههدی کے بیٹے عبد اللہ الائشتر بھاگ کر خراسان گئے اور ان کی نسل سے عراق و عرب میں بنی الائشتر نام کا ایک خاندان بنا- ولچیپ بات میہ ہے کہ کراچی میں عبد اللہ شاہ غازی کا مزار انہی عبد اللہ الائشتر کا بتایا جاتا ہے

یہ ثابت کرنے کے لئے مہدی، محمد بن عبداللہ نہیں مجاہد کا قول پیش کیا جاتا ہے۔

عبدالهادى عبدالخالق مدنى نے كتاب مهدى عليه السلام سے متعلق صحيح عقيده ميں كھتے ہيں

#### 8 ﴿ مهدى عَلَيْلاً ہے متعلق صحیح عقیدہ

وعن مجاهد عن رجل من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم قال: (إن المهدي لا يخرج حتى يقتل النفس الزكية، فاذا قتلت النفس الزكية غضب عليهم من في السماء ومن في الارض، فأتى الناس المهدي، فزفوه كما تزف العروس الى زوجها ليلة عرسها، وهو يملأ الارض قسطا وعدلا، وتخرج الارض من نباها، وتمطر السماء مطرها، وتنعم أمتي في ولايته نعمة لم تنعمها قط.) أخرجه ابن أبي شيبة وهو صحيح موقوفا.

(ترجمہ: مجاہد ایک صحابی ہے روایت کرتے ہیں کہ انھوں نے فرمایا: (مہدی اس وقت تک نہیں نکلے گاجب تک کہ نفس زکیہ کو قتل نہ کردیاجائے، جب نفس زکیہ کو قتل کردیاجائے، جب نفس زکیہ کو قتل کردیاجائے گا توان پر آسمان والوں اور زمین والوں کا غضب ہوگا، پھر لوگ مہدی کے پاس آئیس گے، اور اسے حکومت اس طرح سونپ دیں گے جس طرح ایک دلہن کواس کی شب عروی میں اس کے شوہر کے سپر دکردیاجاتاہے، وہ زمین کو عدل وانصاف سے معمور کردے گا، زمین اپنے بودے پوری طرح آگائے گا، آسمان خوب بارش برسائے گا، میری امت اس کی حکومت میں ایک نعمت میں رہے گی جیسی نعمت اسے بھی نہ ملی ہوگی)۔ یہ روایت این ابی شیبہ کی ہے اور اس کی سند موقوق صحح ہے۔

إِلَى سَنبِ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ غُيْرٍ قَالَ حَدَّثَنَا مُوسَى الْجُهَنيِّ، قَالَ حَدَّثَنِي عُمَرُ بْنُ قَيْس الْهَاصِرُ، قَالَ: حَدَّثَنِي مُجَاهِدٌ، قَالَ: حَدَّثَنِي فُلَانٌ، رَجُلٌ مِنْ أَصْحَابِ النَّبِي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمٍ: «أَنَّ الْمَهْدِيَّ لَا يَخْرُجُ حَتَّى تُقْتَلَ النَّفْسُ الزَّ كِيَّةُ ; فَإِذَا قُتِلَتِ النَّفْسُ الزَّ كِيَّةُ ; فَإِذَا قُتِلَتِ النَّفْسُ الزَّ كِيَّةُ غَضَبَ عَلَيْهِمْ مَنْ فِي السَّمَاء وَمَنْ فِي الْأَرْضِ , فَأَتَى النَّاسَ الْمَهْدِيُّ , فَزَفُّوهُ كَمَا تُزَفِّ الْعَرُوسُ إِلَى زَوْجِهَا لَيْلَةً عُرْسِهَا , وَهُو يَّلِلاً الْأَرْضَ قَسْطًا وَعَدَّلًا وَتُخْرِج لَلْأَرْضُ نَبَاتَهَا وَمَدَّلًا وَتُخْرِج اللَّرْضُ نَبَاتَهَا وَقُرْطُ السَّمَاءُ مَطَرَهَا , وَتَنْعَمُ أُمَّتِي فِي وَلاَيتِه نَعْمَةً لَمْ تَنْعَمْهَا قَطْ»

اس روایت میں عُمر بن قیس الْمَاصِر ابن حزم کے مطابق مجھول ہے۔ کتاب تاریخ اِساء الضعفاء والكذابین از ابن شاھیں کے مطابق اَبُو الصّباح عمر بن قیس الماصر ضعف فی الحدیث ہے ۔ اگرچہ بعض نے اس کو ثقہ بھی کہا ہے لیکن صحیح ہے کہ یہ مختلف فیہ ہے اگر کی سند میں رجل میں اصحاب النبی نامعلوم ہے ۔ بہت سے لوگوں کو اصحاب رسول نہیں کہا جاتا کیونکہ انہوں نے دیکھا سانہیں ۔ لہذا علاء کی ایک تعداد اس قتم کی روایت کو قبول نہیں کرتی اور بعض کرتی ہے 62۔

62

روایت میں صحابی کا نام نہیں لیا گیا بعض علماء کے نزدیک فإنَّ جھالة الصحابی لا تَضُرَّ صحابی کا مجھول ہونا نقصان دہ نہیں ہے – یہ اصول امام البیہقی، امام احمد، امام حاکم ، ابن الصلاح کا ہے۔ لیکن شوافع ہی اس کو قبول نہیں کرتے شوافع میں أبو بکر الصيرفي کتابِ الدلائلِ میں کہتے ہیں

وإذا قال في الحديث بعض التابعين: عن رجل من أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم: لا يُقبل؛ لأني لا أعلم سمع التابعي من ذلك الرجل

أبو بكر الصيرفي كہتے ہيں كہ اگر حديث ميں بعض تابعين كہيں اصحاب نبى صلى الله عليہ وسلم ميں سے كسى آدمى سے تو اس روايت كو قبول نہ كرو كيونكہ مجھے نہيں پتا كہ اس نے اس رجل سے سنا بھى يا نہيں

التنكيل ما في تأنيب الكوثري من الأباطيل ميں المعلمي ايسى روايت پر توقف كى رائے ركھتے ہيں

واضح رہے کہ صحابہ تمام عدول ہیں لیکن اس تابعی کی ملاقات صحابی سے ہوئی یا نہیں کیسے ثابت بو گا؟

ابن حزم كتاب الإحكام في أصول الأحكام ميں كہتے ہيں

لا يقبل حديث قال راويه فيه: عن رجل من الصحابة، أو: حدثني من صحب رسول الله صلى الله عليه وسلم، إلا حتى يسميه، ويكون معلوماً بالصحبة الفاضلة، ممن شهد الله تعالى لهم بالفضل والحسنى

### عاصم عمر كتاب تيسرى جنگ عظيم اور د جال ميں اس اثر سے دليل ليتے ہيں

## خروج حضرت مهدی سے قریب ترین واقعات

حضرت مہدی کا خروج ذی الحجہ (ج ) کے مہینے میں ہوگا۔ اس سے پہلےنفس زکیہ کوشہید کردیا جائے گا۔ عرب کے کس ملک کے بادشاہ کی موت اور اس پراختلاف ہوگا۔ رمضان میں خوفناک آواز آئے گی۔ ذی قعدہ (ذی الحجہ سے پہلے آتا ہے) کے مہینے میں عرب قبائل میں انتشار ہوگا جسکے نتیج میں لڑائیاں ہوگی۔ ج کے موقع پر حاجیوں کولوٹا جائے گا اور حاجیوں کا قتلِ عام ہوگا۔ شام (یعنی اردن، اسرائیل، سیریا میں سے کہیں) میں سفیانی افتد ارمیں آئے گا اور ایمان والوں پرمظالم ڈھائے گا، دریائے فرات پر جنگ ہورہی ہوگی۔

تاریخ اسلام میں ایک ہی شخص النفس الذكیہ كے نام سے گزراہے جوالمہدی محمد بن عبراللہ بن حسن بن علی تھے لیکن اس سب کو نظر انداز کر کے البستوی كتاب میں خامہ فرسائی كرتے ہیں

ایسی روایت کو قبول نہ کرو جس میں رجل من صحابہ ہو .. اور نام نہ لیا گیا ہو

روايات ظهور للمحدى ابو شهريار

قلت: ولعله قد لقب بهذا اللقب بسبب ورود هذه الكلمة في هذا الحديث كما تلقب بالمهدي أملاً بأن يكون هو المبشر به. والظاهر أن هذه الكلمة وردت في هذا الحديث بمعناها اللغوي ولا يراد بها شخص معين كما في قوله تعالى في سورة الكهف: ﴿قَالَ أَقَلْتَ نَفَسًا زَكِيَّةٌ بِغَيْرٍ ﴾ الآية. وهو يتفق بهذا المعنى مع الأحاديث الأخرى التي تدل على أن ظهور المهدي يكون بعدما تملأ الأرض ظلماً وجوراً ويتفق مع أثر علي رضي الله عنه المحتقدم بأن المهدي يخرج في آخر الزمان إذا قال الرجل: الله، الله، قتل. أي أن تلك الأيام ستكون عصيبة على المؤمنين. وكما قال الرسول ﷺ: "يأتي على الناس زمان، الصابر فيهم على دينه كالقابض على الجمر» (١٠).

میں البستوی کہتا ہوں: ہوسکتا ہے اس کو پہ لقب اس ل حدیث کی بناپر دیا جائے جیسا کہ المهدی لقب دیا گیا ... اور اس کلمہ سے ظاہر ہے حدیث میں لغوی طور پر آیا ہے اور اس سے کوئی معین شخص مراد نہیں ہے جیسا کہ اللہ تعالی کا قول ہے سورہ الکہف میں موسی نے کہا اپ نے ایک پاک نفس نفسا ذکیعہ کو قتل کیا ہے معلوم ہوگا کہ یہ صحابی کا گمان تھا یا حدیث رسول تھی ؟

مجامد کا قول مصنف ابن ابی شیبہ میں ہے

الْوَلِيدُ بْنُ عُتْبَةَ عَنْ زَائِدَةً، عَنْ لَيْثٍ، عَنْ مُجَاهِدٍ، قَالَ , «الْمَهْدِيُّ عِيسَى ابْنُ مَرْيمَ» عَنْ مُجَاهِدٍ، قَالَ , «الْمَهْدِيُّ عِيسَى ابْنُ مَرْيمَ» مَهدى بين

اس کی سند میں لیث بن ابی سلیم ہیں اور ان کی بہت سی روایت کو سنن اربعہ میں مجاہد سے ہیں ان کو البانی نے صحح قرار دیا ہے لہذا ہے کہنا کہ لیث مختلط تھا اور اس مخصوص روایت کور دکر ناصحح نہیں کیونکہ یہ قول حسن بصری کا بھی صحح سند سے معلوم ہے عبد اللہ بن عمر و رضی اللہ عنہ نے المہدی کا ذکر کیا؟

عبد الہادى عبد الخالق نے امام مہدى عليه السلام سے متعلق صحیح عقيدہ ميں ايك اثر پيش كيا اور حسن قرار ديا

#### 9 ﴿ مهدى عَلَيْلاً عِيمَ متعلق صحيح عقيده

4- وعن عبد الله بن عمرو قال : (يا أهل الكوفة : أنتم أسعد الناس بالمهدي.) أخرجه ابن أبي شيبة وهو حسن موقوفا، وقد يكون الخبر من الاسرائيليات لأن ابن عمرو رضي الله عنهما كان ممن أخذ عن أهل الكتاب.

(ترجمہ: عبداللہ بن عمره رفی النفی سے روایت ہے آپ نے فرمایا: (اے کوفہ والو! تم دیگر لوگوں کی بہ نسبت مہدی کو بانے والے زیادہ خوش نصیب ہو)۔ بیر والیت ابن ابی شیبہ کی ہے اور اس کی سند مو قوفا حسن ہے۔ یہ خبر اسرائیلیات میں سے بھی ہوسکتی ہے کیونکہ ابن عمر و دالنفی نے اہل کتاب سے بعض با تیں لی تھیں۔

السبتوی نے اس کو اسناد صحیح قرار دیا اور کہا یہ اسر ائیلیات میں سے ہو سکتی ہے کیونکہ عبد اللہ بن عمر و رضی اللہ عنہ اللہ کتا ہے اس روایت میں ایسا کیا ہے کہ اس کو اسر ائیلیات قرار دیا جائے؟ اس کی سند میں عبد اللہ بن الاجلع مختلف فیہ ہے ۔اس کو اکثر نے ضعیف کہا ہے لیکن اپنا جمہور کا اصول لگا کر السبتوی نے اس اثر کو صحیح قرار دے دیا ہے ۔ اس کے علاوہ عبد اللہ بن صالح پر ابود اود نے وضاع کا تھم لگایا تھا اس کو بھی خاطر میں نہیں لائے ۔ راقم کہتا ہے اس طرح تو دنیا کی کوئی روایت ضعیف ہی نہیں رہے گی ۔ سب کو مانے میں کیا تر د دیے ؟

البائی، کاب موسوعة العلامة الإمام مجدد العصر محمد ناصر الدین الألباني میں البانی کے سوالات پر جوابات کا مجموعہ ہے میں عبد اللہ بن عمرو کی روایت کے حوالے سے کہتے ہیں کہ یہ اسرائیلیات میں سے اس وقت سمجھی جائے گی جب یہ نکات ہوں:

لأنه يمكن أن يكون من الإسرائيليات، والتاريخ الذي يتعلق بما قبل الرسول عليه السلام ... معناه من بدء الخلق إلى ما قبل الرسول عليه السلام وبعثته هو من هذا القبيل فإذا جاءنا حديث يتحدث عما في السماوات من عجائب ومخلوقات، وهو لا يمكن أن يقال جزماً بالرأي والاجتهاد فيتبادر إلى الذهن إذا هذا في حكم المرفوع، لكن لا، ممكن أن يكون هذا من الإسرائيليات التي تلقاها هذا الصحابي من بعض الذين أسلموا من اليهود والنصارى، ولذلك فينبغي أن يكون الحديث الموقوف والذي يراد أن نجعله في حكم المرفوع ما يوحي بأنه ليس له علاقة بالشرائع السابقة

یہ نکتہ ہے کہ ہو سکتا ہے یہ الإسرائیلیات میں سے ہو اور اس تاریخ سے متعلق جو نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے پہلے گذری .. اس معنوں میں ہے مخلوق کا شروع ہونا سے لے کر بعثت نبوی تک کا دور۔ پس جب کوئی حدیث ہو جس میں آسمانوں کے عجائب و مخلوقات کا ذکر ہو اور یہ امکان نہ رہے کہ یہ بات اجتہادیا رائے کی ہے

تو ذہن اس طرف جاتا ہے کہ یہ حکم مرفوع میں سے ہے لیکن نہیں ممکن ہے یہ الإسر ائیلیات میں سے ہو جو ان اصحاب رسول نے بیان کیے جو یہود و نصاری میں سے ایمان لائے اس وجہ سے یہ حدیث موقوف ہونی چاہیے اور اس کا تعلق سابقہ شریعت سے نہیں ہونا چاہیے مربعت سے نہیں ہونا چاہیے راقم کہتا ہے المہدی، کوفہ والول کے لئے نیک بخت ہوگا میں الی کوئی سابقہ شریعت کی چیز نہیں جس کی بناپر اسکواہل کتاب کی روایات قرار دیا جائے ہے بات الگ ہے کہ یہ اثر ثابت ہی نہیں جس کی بناپر اسکواہل کتاب کی روایات قرار دیا جائے ہے بات الگ ہے کہ یہ اثر ثابت ہی نہیں جس کی بناپر اسکواہل کتاب کی روایات قرار دیا جائے ہے۔

# باب ۲:روایات المهدی اور تواتر

# امام الشافعی روایات مهدی کاانکار کرتے تھے

امام الشافعی نے ایک روایت بیان کی جو کتاب حلیمة الاً ولیا ۽ وطبقات الاً صفیاءِ از اِیو تعیم اِحمد بن عبد الله بن اِحمد بن اِسحاق بن موسی بن مہران الاُصبهانی (التو فی: 430ه،) میں بیان ہوئی ہے ۔ پہلے اس روایت کو دیکھتے ہیں

حَدَّثَنَا الْقَاضِي أَبُو أَحُمَدَ مُحَمَّدُ بْنُ أَحُمَدَ بْنِ إِبْرَاهِيمَ، ثَنَا سُلَيْمَانُ بْنُ إِسْحَاقَ بْنِ نُوحِ الطَّلْحِيُّ ح. وَحَدَّثَنَا أَبُو مُحَمَّدِ بْنُ حَيَّانَ، ثَنَا أَبُو الْحَرَيْشِ الْكِلَافِيُّ، ثَنَا يُونُسُ بْنُ عَبْدِ الْأَعْلَى، ثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ إِلْدِيسَ الشَّافِعِيُّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ حَالِدِ الْجَنْدِيِّ، عَنْ أَبَانَ بْنِ صَالِحٍ، عَنِ الْحُسَنِ، عَنْ أَنسِ بْنِ إِذْرِيسَ الشَّافِعِيُّ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ حَالِدِ الْجَنْدِيِّ، عَنْ أَبَانَ بْنِ صَالِحٍ، عَنِ الْحُسَنِ، عَنْ أَنسِ بْنِ مَالِكٍ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى الللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «لَا يَزْدَادُ الْأَمْرُ إِلَّا شِدَةً، وَلَا الدُّنْيَا إِلَّا إِذْبَارًا، وَلا النَّاسُ إِلَّا شُحَاً، وَلاَ تَقُومُ السَّاعَةُ إِلَّا عَلَى شِرَارِ النَّاسِ، وَلا مَهْدِيَّ إِلَّا عِيسَى ابْنُ مَرْمَ عَلَيْهِ مَا السَّلَامُ». غَرِيبٌ مِنْ حَدِيثِ الْحَسَنِ، لَمْ نَكُتْبُهُ إِلَّا مِنْ حَدِيثِ الشَّافِعِي وَاللهَ أَعْلَمُ عَلَيْهِمَا السَّلَامُ». غَرِيبٌ مِنْ حَدِيثِ الْحَسَنِ، لَمْ نَكُتْبُهُ إِلَّا مِنْ حَدِيثِ الشَّافِعِي وَاللهَ أَعْلَمُ اللهُ مَنْ مَحَمَّدُ بْنُ إِذَادِ الْجَنَدِيُّ، عَنْ أَبَانَ بْنِ صَالِحٍ، عَنِ الْحَسَنِ، عَنْ الْحَسَنِ، عَنْ الْمَصَى بْنَ مَالِكَ فَرِيبٌ مَالِكَ فَرَعِلُ اللهُ مَنْ مُعَمَّدُ بْنِ خَالِد الْجَنَدِيُّ، عَنْ أَبَانَ بْنِ صَالِح، عَنِ الْحَسَنِ، عَنْ الْحَسَنِ، عَنْ الْمَاسِ بْنِ مَالِكَ فَى عَرِيب مَالِ اللهَ عَلَى مَلْ اللهُ عَلَى مَالِكُ عَرِيب مَالِكُ عَرْيب مديث عالى وَبَم فَ من المَامِ الثَّافَى حَدَيثِ الْعَالِ الْمُعْلِى عَلَيْ اللهُ عَلَيْ الْمُ اللهُ عَلَى عَرْيب مَالِكُ مَلْ عَلَيْهُ عَلَيْهِ مَلْكُ عَرْيب مديث عالى وَمِهُ عَرْلِهُ وَلَاللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ وَلَى عَرْيب مديث عالى وَمَ عَرْالْمَ الشَّافِقَى حَدَى الْمَامِ السَّاعِ عَلَى الْمَالِي عَلَى اللْعَلْمُ اللْعَلْمُ اللهُ وَلَا لَهُ الْمُ الْمَالِمُ الْعُلِيلُ السَّامِ اللهُ وَلِي الْمُ عَلِيبُ الْمُعْمِلُ اللْعُنْ عَلَيْلِ الْمُعْمِلِيلُ الْمُنْ الْمَالِلْ الْمَالِمُ اللْعُلِيلِ السَلَّافِي اللْمَلْ الْمُعَلِيثِ الْمُعْمِلُ اللْمَلْعُ عَلَيْهُ اللْمُ عَلِيلُ اللْمُعْمِلُ الللْهُ الْمُلْعُ اللْمُلْعُلِيلُ

يدروايت ابن ماجه مين بھي ہے- سنن ابن ماجه ح٥٣٩٩ پر تعليق مين محمد فؤاد عبد الباقي كلهة بين

وخلاصة ما نقل عن الحافظ عماد الدين بن كثير أنه قال هذا حديث مشهور بمحمد بن خالد الجندي الصناني المؤذن شيخ الشافعي. وروى عنه غير واحد أيضا. وليس هو بمجهول. بل روى عن ابن معين أنه ثقة اورخلامه جو نقل كياجاتا جام ابن كثير كم انهول في كهابي عديث مشور جمحمد بن خالد الجندي الصناني المؤذن شيخ الشافعي عـان عابك عزائد لوگول في كروايت كيا عاور بي محمود بن خالد عادر يه محمود بن خاله المؤذن شيخ الشافعي عـان عابك عزائد لوگول في كروايت كيا عادر يه محمود بن محين في قد قرار ديا ب

## امام السجزی التوفی ۳۶۳ جری نے کتاب مناقب الشافعی میں مہدی کی امام الشافعی کی اس روایت کا ذکر کیا

أخبرني محمد بن عبد الرحمن الهمذاني ببغداد, حدثنا محمد بن مخلد -[و] وهو العطار-, حدثنا أحمد بن محمد بن المؤمل العدوي, قال: قال لي يونس بن عبد الأعلى: ((جاءني رجلٌ قط وخطه الشيب سنة ثلاث عشرة -[يعني ومئتين]- عليه مبطنةٌ [وأزير], وسألني عن حديث الشافعي, عن محمد بن خالد الجندي: لا يزداد الأمر إلا شدةً, فقال لي: من محمد بن خالد الجندي؟ فقلت: لا أدري. فقال [لي]: هذا مؤذن الجند وهو ثقةٌ. فقلت له: أنت يحيى بن معين؟ فقال: نعم. [فقلت له: حديث ابن وهب؟ فقال: ثقة وكان فيه تساهلً]))

یونس بن عبد الأعلی نے کہا ایک شخص ... آیا اور امام شافعی کی حدیث عن محمد بن خالد الجندی ( کوئی مہدی ٹیس سواتے عیلی کے) پر مجھ سے سوال کیا میں نے کہا یہ محمد بن خالد کون ہے ؟ اس نے کہا پتا نہیں- میں نے اس شخص سے کہا یہ موذن الجند کا اور یہ ثقہ ہے میں نے اس سے یہ کہا کہ کیا تم ابن معین ہو؟ اس نے کہا ہاں  $^{63}$ 

63

یہ روایت صحیح ہے

امام الذہبی نے میزان میں اس روایت کا ذکر کیا ہے اور کہا ہے

ذكره ابن الصلاح في أماليه، ثم قال: محمد بن خالد شيخ مجهول.

قلت: قد وثقه يحيى بن معين.

ابن الصلاح نے ... کہا ہے کہ محمد بن خالد مجھول ہے میں کہتا ہوں اس کو ابن معین نے ثقہ کہا ہے

کتاب ذیل دیوان الضعفاء والمتروکین میں الذهبی نے محمد بن خالد الجندي کو صدوق معروف قرار دیا ہے

کتاب پیشین گوئییوں کی حقیقت ص۱۰۷ میں مبشر حسین لاہوری نے دعوی کیا کہ الذہبی نے اس کو منکر الحدیث قرار دیا ہے جبکہ یہ دعوی باطل ہے

بعض لوگوں کا خیال ہے کہ مہدی کوئی الگ شخصیت نہیں بلکہ خود حضرت عیسی علیہ السلام بی عبدی ہوں گے ان کا استشباد اس حدیث ہے ہے (لا المعدی إلا عیسی ابن مریم) "مبدی خود عیسی علیہ السلام ہوں گے" مگر بیہ حدیث شد میرضعیف اور نا قابل جمت ہاس لیے کہ اس کی سند کا دارو مدارمحمہ بن خالد چندی پر ہے جے امام ذہبی نے مشر الحدیث کہا اور اس کی خدکورہ روایت پر بھی ضعف کا حکم لگایا ہے۔ (۱) مفت کا حکم لگایا ہے۔ (۱) مفت کا حکم لگایا ہے۔ (۱) مفت کا این جمر نے خالد جندی کو مجبول کہا ہے۔ (۱) مفت کی خدکورہ راوی اور اس کی روایت کوضعیف کہا ہے۔ (۱)

البتہ میزان میں الدھبی نے اس روایت کی بعض علتوں کا ذکر کیا کہ کہا جاتا ہے یُونُسُ بْنُ عَبْدِ الْأُعْلَى کا سماع امام الشافعی سے نہیں –

اسي طرح سير الاعلام مين لكها

تَفَرَّدَ بِهُ يُوْنُسُّ بَنُ عَبْٰد الْأَغْلَى الْصَّدَفِيُّ أَحَدُ الثُّقَاتِ وَلَكِنَّهُ مَا أَحْسِبُهُ سَمِعَهُ مِنَ الشَّافِعِيِّ اس رواَيت ميں يونس بن عبد الاعلى كا تفرد ہے .. ہَميں نہيں لگتا اَس نے شافعیَ سے سنا ہے كتابِ معجم الشيوخِ الكبير للذهبي ميں الذهبی نے يہ دعوی كيا

لَمْ يَأْت بِهِ غَيْرُ يُونُسَ

یہ روایت صرف صرف یونس سے اتی ہے

راقم کہتا ہے یہ کون سا اصول ہے۔ باوجود اس کے کہ اس نے روایت میں حدثنا الشافعي بولا ہے۔ - لیکن اس کے باوجود اس روایت کی وجہ سے اس کا سماع نہیں مانا جاتا

راقم کہتا ہے المزنی نے بھی اس کو امام الشافعی سے روایت کیا ہے – کتاب جامع بیان العلم مفضله کی سندر

وَهَذَا الْحَديثُ حَدَّثْنَاهُ أَحْمَدُ بِّنُ عَبْدِ اللَّه بْنِ مُحَمَّد، نا الْمَيْمُونُ بْنُ حَمْزَةَ الْخُشْنَيْ مِصْرَ نا الطُّحَاوِيِّ قَالَ: حَدَّثْنَا الْمُزَيِّيُّ نا الشَّافِعِيِّ، نا مُحَمَّدُ بْنُ خَالد الْجَنَديُّ، عَنْ أَبَانَ بْنِ صَالح، عَنَ الْحَسَن، عَنْ أَنَس بْنِ مَالك، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسِلَمَ قَالَ: «لَا يَزْدَادُ الأَمْرُ إِلَّا شِدَّةً وَلَا النَّنْيَا إِلَّا إِدْبَارًا وَلَا النَّاسُ إِلَّا شُحًا وَلاَ تَقُومُ الشَّاعَةُ إِلَّا عَلَى شَرَارَ النَّاسِ وَلَا مَهْديٍّ إِلَّا عِيسَى أَبْنُ مَرْيَمَ»

کتاب سیر أعلام النبلاء کی تعلیق میں الشیخ شعیب الأرناؤوط نے الذھبی کے دعوی کے رد میں لکھا

قد صرح الرواة عن يونس بأنه قال: " حدثنا " الشافعي أسنده من طريقين، وفيه التصريح بالتحديث. راويوں نے صراحت کی ہے يونس سے کہ اس نے کہا حدثنا اس میں اسناد میں دو طرق ہیں اور ان میں تحدیث کی تصریح ہے

شعیب نے مزید لکھا زید بن السکن، وعلي بن زید اللحجي نے بھی الجندی سے روایت کیا ہے یعنی یہ مجھول نہیں ہے راقم کہتا ہے الإرشاد في معرفة علماء الحدیث از الخلیلی میں یہ روایت موجود ہے اور الخلیلی نے کہا ہے وَیَویهِ مُفَصِّلٌ الْجَنَديُّ , عَنْ عَلِیً بْنِ زِیَادِ اللَّحْجِيِّ عَنْ مُحَمَّد بْنِ خَالِدِ اور اس کو علی بن زیاد نے بھی الجندی سے روایت کیا ہے

طبقات الشافعية الكبرى ميں السبكى نے لكها

وَقيل إِن الشافعى تفرد بِهِ عَن مُحَمَّد بِنِ خَالِد الجندى وَلَيْسَ كَذَلك إِذْ قد تَابِعه عَلَيْهِ زِيد بن السكن وعَلى بن الزيد اللحجى فروياه عَن مُحَمَّد بنَ خَالِد وَتكلم جَمَاعَةٌ فَي هَذَا الحَدِيثُ وَالصَّحِيحِ فِيهِ أَن الجندى تفرد بِه

اور کہا جاتا ہے کہ شافعی کا محمد الجندی سے روایت میں تفرہ ہے لیکن ایسا نہیں ہے اس کی متابعت کی ہے زید بن السکن وعّلی بن الزید اللحجی جنہوں نے اس کو محمد بن خالد سے روایت کیا ہے اور ایک جماعت نے اس روایت پر کلام کیا ہے اور صحیح یہ ہے کہ اس میں الجندی کا تفرہ ہے

سبکی نے مزید لکھا وَأَنا أُقُول قد صرح الروَاۃ عَن یُونُس بِأَنَّهُ قَالَ حَدثنَا الشافعی اور میں کہتا ہوں یونس سے روایت کرنے والے راویوں نے صراحت کی ہے کہ اس نے حَدثنَا الشافعی کہا ہے

اس روايت كو غلط ثابت كرنے كے لئے لوگوں نے خواب بھى بيان كيا تاريخ دمشق ميں ہے قال أبو الحسن علي بن عبد الله الواسطي: رأيت محمد بن إدريس الشافعي في المنام، فسمعته يقول: كذب علي يونس في ديث الجندي، حديث الحسن عن أنس عن النبي صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ في المهدي. قال الشافعي: ما هذا من حديثي ولا حدثت به، كذب علي يونس الما الشافعي: ما هذا من حديثي ولا حدثت به، كذب علي يونس الما الشافعي: له ديكما ميں نے سنا وہ كہ رہے۔

ابو الحسن الواسطى نے كہا : ميں نے خواب ميں امام الشافعى كو ديكھا ميں نے سنا وہ كہہ رہے تھے مجھ پر يونس نے جھوٹ بولا الجندى كى حديث ميں ، حديث حسن عن أنس عن النبي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي المهدي- شافعى نے كہا يہ ميرى حديثوں ميں سے نہيں ہے – مجھ پر يونس جھوٹ بولتا ہے

بہت خوب امام الشافعی تو عالم الغیب تھے ؟ یونس ہی نہیں المزنی نے بھی اس کو شافعی سے روایت کیا ہے

الذهبى ميزان ميں كہتے ہيں: أبان بن صالح صدوق، وما علمت به بأسا، لكن قيل: إنه لم يسمع من الحسن

ابان صدوق ہے لیکن اس کا سماع کہا جاتا ہے حسن بصری سے نہیں ہے راقم کہتا ہے الذهبی نے خود صیغہ تمریض استعمال کر کے اس بات پر جزم کا اظہار نہیں کیا-المعجم الکبر از طرانی میں ابان نے حسن بصری سے سماع کی صراحت کی ہے روایت ہے

حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ أَيُّوبَ الْعَلَّفُ الْمَصْرِيُّ، ثنا سَعِيدُ بْنُ أَبِي مَرْيَمَ، أنا سَعِيدُ بْنُ عَبْد الرَّحْمَنِ الْجُمِحِيِّ، حَدَّثَنِي سَعْدُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ بْنِ كَعْبَ بْنِ عُجْرَةَ، عَنْ آبَانِ بْنِ صَالِحٍ، أَنَّهُ سَمِعَ الْحَسَّنَ بْنَ أَبِي الْحَسَنِ، يَقُولُ: سَأَلْتُ كَعْبَ بْنَ عُجْرَةً، قُلْتُ: فِيكَ أَنْزِكَ آيَةُ الرَّخْصَةِ، فَكَيْفَ صَنَّعَتَ؟، قَالَ: «ذَبحَتُ شَاةً»

امام حاکم نے اس روایت کو ضعیف قرار دینے کے لئے ایک اورسند کا ذکر کیا – مستدرک الحاکم میں اس روایت کے تحت لکھا

قَالَ صَامتُ بْنُ مُعَاذ: عَدَلْتُ إِلَى الْجَنَد مَسِرَةَ يَوْمَيْنِ مِنْ صَنْعَاءَ، فَدَخَلْتُ عَلَى مُحَدَّثِ لَهُمْ فَطَلَبْتُ هَذَا الْحَدَيثَ فَوَجَدْتَّهُ عَنْدَهُ، عَنْ مُحمَّد بْنِ خَالد الْجَنَّديُّ، عَنْ أَبَانَ بْنِ أَي عَيْاش، عَنِ الْحَسَنِ، عَنِ النَّبِي صَلِّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ مثَلُهُ، وَقَدْ رُويَ بَعْضُ هَذَا الْمَثْنِ عَنْ عَبْدِ الْعَزِيزِ بْنِ صُهِيْبِ، عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالكَ رَضِي اللَّهُ عَنْهُ، عَنْ رَسُول اللَّه صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ،

صَّامَتُ بْنُ مُعَاذِ نے کہا میں ... صَنَعَاءَ میں دو دن رہا پھر ایک محدث کے پاس گیا اس حدیث کو لینے تو اس کے پاس پایا کہ سند تھی مُحَمَّد بْنِ خَالد الْجَنَدَيُّ، عَنْ أَبَانَ بْنِ أَبِي عَيَّاش، عَنِ الْحَسَنِ، عَنِ النَّبِي صَلَّى اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ مِثْلَهُ، اور بعض نے اَسَ کو اَسٍ متن کے ساتھ عَبد الْعَزِيزِ بْنِ صُهیْبِ، عَنْ أَنْسَ بْنِ مَالكَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنْ رَسُولِ اللَّه صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سے روایت کیا ہے پھر امام حاکم نے سند دَی جَس کو الذهبی نے صحیح کہا

فَحَدُّثْنَاهُ الْحَسَنُ بْنُ عَلِيَّ التَّمِيمِيِّ، رَحِمَهُ اللَّهُ، َّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ إِسْحَاقَ الْإِمَامُ، ثَنَا عَلِيِّ بْنُ الْحُسَيْنِ الدِّرْهَمِي، ثَنَا مُبَارِكُ أَبُو سُحَيْمٍ، ثَنَا عَبُدُ الْعَزِيزِ بْنُ صُهَيْبٍ، عَنَّ أَنَس بْنِ مَالك رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ قَالَ: «لَنْ يَزْدُادَ الزَّمَانُ إِلَّا شِدَّةً، وَلَا يَزْدَادً النَّاسُ إِلَّا شُحَّا، وَلَا تَقُومُ السَّاعَةُ إِلَّا عَلَى شَرَار النَّاسِ....

راقم کہتا ہے یہ مجھول محدث کون تھا جس کے پاس سند میں ابان بن أبی عیَّاش تھا پہلے اس کا نام بتایا جائے یقینا کوئی ضعیف ہو گا اسی لئے اس کو ایک محدث کہا گیا ہے دوم امام حاکم اور الذھبی نے توحد ہی کر دی دوسری سند جو دی ہے اس میں مُبارَکٌ أُبُو سُحیْم متروک الحدیث ہے – کیا علم جرح و تعدیل کے ائمہ سے یہ چھپا رہ گیا یا امام شافعی کو عقیدہ مہدی کا انکاری نہ کہا جائے انہوں نے تلبیس کو جائز سمجھا ؟ کیا کہا جائے اس اسراف پر

ابن ماجہ کی تعلیق میں شعیب الأرنؤوط لکھتے ہیں

بأن صامت ابن معاذ رواها عن رجل من الجَنَد (بلد محمّد بن خالد)، عن محمّد بن خالد الجَنَدي، عن أبان بن أبي عياش، عن الحسن البصري، عن النبي - صَلَّى اللَّهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ -. قال الذهبي: فانكشف ووهى. قلنا: لأن أبان بن أبي عياش متروك الحديث،

راقم یہی پوچھ رہا ہے کہ رجل من الجند کون مجھول محدث ہے ؟ اس کا جواب کوئی دے

كتاب بيان خطأ من أخطأ على الشافعي مين البيهقي نے لكها:

أَحْمَدَ بْنَ سِنَانِ يَقُولُ، كُنْتُ عِنْدَ يَحْيَى بْنِ مَعِينِ جَالسًا فِي مَسْجِده فَدَخَلَ عَلَيْه صَالحٌ جَزْرَةٌ، وَأَقْبَلَ عَلَيْه يُذَاكِرُهُ حَتَّى ذَكَرِ الْحَسَنُ عَنْ أَنَسٍ أَنَّ النَّبِي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «لَا مَهْدُيْ إِلَّا عِيسى» قَالَ: بِلَغْنَى عَنِ الشَّافِعِي أَنَّهُ رَوَاهُ، وَالشَّافِعَي عَنْدَنَا ثَقَةٌ

اُحْمَدَ بْنَ سَنَانَ نَے کہا ہم امام یحیی بن معین کے پاس تھے مسجد میں بیٹھے ہوئے پس آنے اور ان سے حدیَث حسن بصری عَنْ آئنس آُنَّ النَّبِي صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ پر مذاکرہ کیا کہ کوئی مہدی نہیں سوائے عیسی کے – ابن معین نے کہا ہم تک پہنچا ہے کہ شافعی نے اس کو روایت کیا ہے اور شافعی ہمارے نزدیک ثقہ ہیں

اس پر بیہقی نے لکھا : وَهَذَا الْحَليثُ إِنْ كَانَ مُنْكَرًا بِهَذَا الْإِسْنَادِ كَانَ الْحَمْلُ فِيهِ عَلَى مُحَمَّدِ بْنِ خَالِد الْجَنَدِي، فَإِنَّهُ شَيِخٌ مَجْهُولٌ لَمْ يُعْرِفُ هِاَ تَثْبُتُ بِهِ عَدَالْتُهُ

اس حديثَ ميں ... مُحَمّد بْنِ خَالد الْجَنَدي شيخَ مجهول ہے

اس کے بعد بیہقی نے وہی بات کی جو امام حاکم نے صامت بن معاذ کے حوالے سے لکھی ہے لیکن بیہقی نے کہا

أَنَّ فِيَ صحَّتِهَا عَنْهُ نَظَرٌ فَإِنَّهُ عَنْ مُحَدِّث مَجْهُولِ

اس (صَامَتُ بْنُ مُعَاذ کَی خبر) کی صَحت پر نظر ہے کیونکہ اس میں محدث مجھول ہے

#### ابن کثیر نے کتاب النهایة فی الفتن والملاحم میں لکھا

فَإِنَّهُ حَدِيثٌ مَشْهُورٌ مِّحَمَّد بُنِ خَالد الْجَنديُّ الصَّنعَانِيُّ الْمُؤَذَنِ شيخ الشافعي، وقد روى عَنْهُ غَيْرُ وَاحد أَيْضًا وَلَيْسُ هُوَ مِجْهُول كُمَّا زَعَمَهُ اَلْحَاكُمُ، بَلْ قَدْ رُويَ عَنِ ابْنِ مَعِنِ اثَّهُ وَثَقَّهُ، وَلَكِنْ مِنَ الرَّواَة مِن الْمُفَا وَلَيْسُ هُوَ مِجْهُول كُمَّا زَعَمَهُ اَلْحَاكُمُ، بَلْ قَدْ رُويَ عَنِ ابْنِ مَعِنِ اثَّهُ وَلَقَهُ، وَلَكِنْ مِنَ الرَّواَة مِن حَدث به عنه أبان عن أَبِي عَيِّاشِ عَنِ الْحَسَنِ الْبَصْرِيُّ مُرسَّلًا، وَذَكَرَ شَيْخُنَا فِي النَّهْذِيبِ عَنْ بَعْضَهُمْ أَتُهُ رَاكَ الشَّافِعِي فِي الْمَنَامِ وَهُو يَقُولُ: كَذَبَ عَلَي يونسَ بن عبد الأعلى الصدفي ويونسَ مِنَ الثِقَاتَ لَا يُطْعَنُ فِيهَ مِجْرِد مِنَام، وهذا الحديث فيما يظهر بادىء الرأي مخالف للأدحاديث التَي أوردناها في يُطْعَنُ فيهَ عِبْر عِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ، إما قَبَلَ نُزُوله فظاهر والله أعلم

یہ حدیث مشہور ہے محمد بن خالد اَلجندی ، شَیْخ شافعی سے اور اس کو ایک سے زائد نے ان سے روایت کیا ہے اور یہ مجھول نہیں جیسا کہ حاکم کا دعوی ہے بلکہ اس ابن معین سے روایت کیا ہے اور یہ ثقہ ہے – لیکن جن راویوں نے اس کو روایت کیا ہے ان میں ابان بن عیاش ہے جس نے حسن بصری سے مرسل روایت کیا ہے – اور ہمارے شیخ المزی نے تہذیب الکمال میں ذکر کیا بعض سے کہ انہوں نے امام شافعی کو خواب میں دیکھا اور وہ کہہ رہے تھے کہ یونس نے جھوٹ بولا اور یونس کو ایک مجرد خواب کی بنا پر جھوٹا نہیں کہا جا سکتا۔ اور یہ حدیث بادی

رائے میں ان احادیث کی مخالف ہے جو مہدی کے سلسلے میں وارد ہوئی ہیں جن میں ہے کہ المہدی ، عیسی نہیں ہے بلکہ عیسی کے نزول سے قبل ہے و اللہ اعلم

الغرض یہ قول امام الشافعی سے ثابت ہے - امام ابن معین نے اس کا اقرار کیا ہے

ابن تیمیہ نے کتاب منھاج السنة میں دعوی کیا کہ وقد قیل إن الشافعي لم یسمعه من الجندي اور کہا جاتا ہے شافعی نے خالد الجندی سے نہیں سنا ابن تیمیہ نے اس طرح امام الشافعی کو مدلس قرار دے دیا۔

ليكن ابن تيميہ كے ہم عصر شوافع نے اس كے خلاف لكها مثلا كتاب السلوك في طبقات العلماء والملوك ميں محمد بن يوسف بن يعقوب، أبو عبد الله، بهاء الدين الجُنْدي اليمني (المتوفى: 732هـ) اصحاب امام شافعى ميں لكهتے ہيں

وَمنْهُم عَلِيٌّ بن عبد الله بن جَعْفُر الْمَدينيِّ وَهُوَ مَعْدُود فِي أَصْحَابِ الإِمَامِ الشَّافعي كتب عَن الشَّافعي كتاب الرسالة وَحمله إلى عبد الرَّحْمَن بن الْمهْدي فأعجب بِه نرجِع حيَنتُدْ إِلَى ذكر عُلَمَاء الشَّافعي الْمَمْرُجُودين فِي طبقة عبد الرَّزَاق فَمن أهل الْجند محمَّد بن خَالد وَهُو أَحدَ شُيوخ الشَّافعي وروى عَنهُ مَا رَوَاهُ عَن أَبان بنِ صَالح عَن الْحسن عَن النَّبِي صلى الله عَليه وسلم لَا يزْدَاد الْأُمرَ إِلَّا شِدَّة وَلَا الدُّنْيَا إِلَّا إِدبارا وَلَا النَّاسِ إِلَّا شِحا وَلَا تقوم السَّاعَة إِلَّا على شرار النَّاسِ وَلَا مهْدي إلَّا عيسى بن مَرَّة وَلَا النَّاسِ وَلَا النَّاسِ إلَّا شَعَل الشَّافعي يُونُس بن عبد الْأَعْلَى أحد أَصْحَابه وَلَهَذَا خَرجه الْقُضَاعي فِي كتابِ الشَّهَابِ وَكَانَ بعض الْفُقَهَاءَ يَستَدلً على أَن الشَّافِعي دخل الْجند كَمَا دخل صنعاء برواتة عَن هَذَا مُحَمَّد بن خَالد

اور ان میں سے علی بن عبد الله بن جعفر المدینی ہیں اور وہ ان چند اصحاب الشافعی میں سے ہیں جنہوں نے کتاب الرسالہ امام شافعی سے لکھی اور اس کو عبد الرحمان بن مہدی نے لیا اور پسند کیا پس اب ہم اتے ہیں علماء الیمن کے ذکر پر جو عبد الرزاق کے دور کے ہیں ان میں اہل الجند میں ہیں محمد بن خالد اور یہ امام شافعی کے شیوخ میں سے ہیں اور ان سے روایت کرتے ہیں جو انہوں نے ابان بن صالح سے روایت کیا ہے انہوں نے حسن سے انہوں نے نبی صلی الله علیہ وسلم سے ... کہ کوئی مہدی نہیں سوائے عیسی کے – ابن سمرہ نے کہا : یہ خبر امام شافعی سے یونس نے روایت کی ہے جو ان کے اصحاب میں سے ایک ہیں اور اس وجہ سے الفقضاءي نے اس کی تخریج کتاب الشہاب میں کی اور اس سے بعض فقہاء نے دلیل لی ہے کہ امام شافعی الجند یمن میں داخل ہوئے جیسے صنعاء میں داخل ہوئے محمد بن خالد کی اس روایت کی بنا پر

یعنیِ شوافع نے محمد بن خالد کو مجھول قرار نہیں دیا - اس کے برعکس أَبُو الْحُسَيْنِ مُحَمَّدُ بْنُ الْحُسَيْن الآبریِّ نے کتاب مناقب الشافعی میں لکھا تھا

مُحَمَّدٌ بَّنُ خُالًا هَذَا غَيْرُ مَعْرُوفَ عنْدَ أَهْلَ الصِّنَاعَة منْ أَهْلِ الْعلْمِ

### یہ روایت صحیح ہے (تفصیل حاشیہ میں ہے) لیکن اس سے ثابت ہوتا ہے کہ امام شافعی کسی مہدی کے منتظر نہیں تھے

محمد بن خالد غیر معروف ہے

لیکن الذھبی (جو شوافع میں سے ہیں ) نے کہا ہے ابن معین نے کہا یہ شخص ثقہ ہے

منهاج السنة میں ابن تیمیة نے یہ دعوی بھی کیا وَالشَّافِعيُّ رَوَاهُ عَنْ رَجُلِ مِنْ أَهْلِ الْیَمَنِ، یُقال لَهُ: مُحَمَّدُ بْنُ خَالد الجَنَديٌ، وَهُوَ ممَّنْ لَا یُحْتَجُّ بِهِ اور شَافَعی نے یمن کے ایک شخص جس کو محمد بن خالد الجَندی کَہا جاتا ہے اس سے روایت کیا ہے جو نا قابل دلیل ہے

راقم کہتاہے محمد بن خالد الجندی پر یہ جرح غیر مفسر ہے – اور شوافع کے طبقات لکھنے والوں کے نزدیک یہ امام شافعی کے شیوخ میں سے ہے اس کو ابن معین نے ثقہ قرار دیا ہے اور الذھبی نے اس کا اعتراف کیا ہے

لہذا اس روایت میں بیان کردہ علتیں رفع ہوئیں اول : محمد بن خالد الجندی ثقہ ہے معروف ہے – دوم ابان کا سماع حسن بصری سے ہے – سوم : یُونُسُ بْنُ عَبدِ الْأَعْلَى کا سماع امام الشافعی سے ہے اور اس کو روایت کرنے میں یونس منفرد نہیں ہے ہرچند بعض شوافع نے کوشش کی کہ کسی طرح اس میں مجھول راوی ثابت کیا جائے لیکن جیسا کہ ہم نے ان کے دلائل کا جائزہ لیا وہ صحیح نہیں ہیں

ابن قیم نے المنار المنیف میں اس روایت کو رد کیا لیکن یہ بھی لکھا وَالنَّصَارَى تَنْتَظُرُ الْمَسِيحَ عِیسَ ابن مَریْمَ وَلا رَیْبَ فِي نُزُولِهِ وَلَکنْ إِذَا نَزَلَ کَسَرَ الصَّلیبَ وَقَتَلَ الْخِنْزِیرَ وَأَبَادَ الْمَلَلَ كُلُّهَا سِوَى ملَّةُ الاِسْلامِ. وَهَذَا مَعْنَى الْحَدِیثَ ّالاَ مَهْدِیُّ إِلا عیسی ابن مَریم". اور نصرانی مسیحَ عیسی علیہ السلام کے منتظر ہیں اور ان کے نزول میں شک نہیں ہے اور وہ صلیب توڑ دیں گے ... اور یہ مطلب ہے حدیث کا کہ کوئی مہدی نہیں سوائے عیسی کے

# حسن بصرى: مهدى، عيسى عليه السلام كومانتے تھے

کتاب الفتن از نعیم بن حماد کی روایت ہے

حَدَّثَنَا الْفُضَيْلُ بْنُ عِيَاضٍ، عَنْ هِشَامٍ، عَنِ الْحَسَنِ، قَالَ: «الْمَهْدِيُّ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ عَلَيْهِ السَّلَامُ»

حَدَّثَنَا ٰ هُشَيْمٌ، عَنْ مَنْصُورٍ، عَنِ الْحَسَنِ، قَالَ: «الْمَهْديُّ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ عَلَيْه السَّلَامُ»

حسن بھری کہتے مہدی، عیسیٰ ہیں ان اقوال کی اسناد صحیح ہیں

اس کتاب کے مطابق حسن بھری کہتے

حَدَّثَنَا أَبُو مُعَاوِيَةً، ثَنَا أَبُو قَبِيصَةً، عَنِ الْحَسَنِ، أَنَّهُ سُئِلَ عَنِ الْمَهْدِيِّ، فَقَالَ: «مَا أَرَى مَهْدِيًّا، فَإِنْ كَانَ مَهْدَى فَهُو عُمَرُ بْنُ عَبِد الْعَزِيزِ»

أَبُّو قَبِيصَةً كَهتے ہیں حسن بصری سے مہدی سے متعلق سوال ہوا تو کہا میں کوئی مہدی نہیں دیکھتا – اگر کوئی ہے تو وہ عمر بن عبد العزیز ہیں

اس کی سند میں شلان بن قبیصۃ ہے جو ضعیف ہے

اصحاب ابن مسعود رضى الله عنه عيسلى كو ہى مهدى كهتے كتاب السن الواردة في الفتن وغوائلها والساعة وإشر اطہااز عثان بن سعيد بن عثان بن عمر إبو عمر والدانى (التوفى: 444ه-) كے مطابق

حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ عُثْمَانَ الْقُشَيْرِيُّ، قَالَ: حَدَّثَنَا قَاسمُ بْنُ أُصْبَغَ، قَالَ: حَدَّثَنَا أَحْمَدُ بْنُ زُهَيْرٍ، قَالَ: حَدِّثَنَا أَبُو سَلَمَةً، قَالَ: حَدَّثَنَا عَبْدُ الْوَاحِد بْنُ زِيَادٍ، قَالَ: حَدِّثَنَا الْأَعْمَشُ، عَنْ إِبْراَهيمَ، قَالَ: " كَانَ أَصْحَابُ عَبْد اللَّه يَقُولُونَ: الْمَهْديُ عيسَى ابْنُ مَرْيَمَ "

ابراہیم النخعی کہتے اصحاب ابن مسعود رضی اللہ عنہ کہتے تھے عیسیٰ ہی مہدی ہیں

محدث و کیج ، امام مہدی کی کسی بھی روایت کو صیح نہ کہتے ؟ امام احمد کتاب العلل میں کہتے ہیں محدث و کیج نے کہا

وَكِيعٌ قَالَ لَمْ أَشُعْ فِي الْمَهْدِيِّ بِحَدِيثٍ أَصَحَّ مِنْ حَدِيثٍ حَدَّثَنَاهُ الْأَعْمَشُ عَنْ إِبْرَاهِيمَ التَّيْمِيِّ عَنِ الْحَدِيثِ عَنِ الْحِيْدِ قَالَ سَمِعْتُ عَلِيًّا يَقُولُ يَنْقُصُ الْإِسْلَامُ حَقَّ لَا يَقُولَ أَحَدٌ اللهُ الله وَقَالَ إِنِي لَأَعْرِفُ اسْمَ أَمِيرِهِمْ وَمُنَاحَ رَكَاهِمْ

وکیج نے کہامیں نے مہدی سے متعلق کوئی حدیث اس سے زیادہ صحیح نہ سنی

حَدَّثَنَاهُ الْأَعْمَشُ عَنْ إِبْرَاهِيمَ التَّيْمِيَّ عَنِ الْحَارِثِ بْنِ سُوَيْدِ نَ كَهَا مِيْنِ فَعَلَى رضى الله عنه سے منا: اسلام میں نقص آئے گا يہاں تک که کوئی الله الله نه کے گااُور وَکِيْ نَے کہانه تو میں ان کے امير کا نام حانتا ہوں نه رکاب والے کو

یعنی و کیج کے نزدیک مہدی سے متعلق کوئی روایت بھی صحیح نہیں۔ پھر وکیع نے مہدی سے متعلق دوروایات کورد کیا جن کاذکر پہلے ہو چکا ہے 64

64

حدیث سنن ابن ماجہ نمبر 4049

حَدَّثَنَا عَلَيْ بْنُ مُحَمَّد، حَدَّثَنَا أَبُو مُعَاوِيَةَ، عَنْ أَيْ مَالِكِ الْأَشْجَعِيِّ، عَنْ رِبْعِي بْنِ حِرَاشِ، عَنْ حُذَيْفَةً بْنِ الْبَّهَانِ، قَالَ قَال رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ يَدْرُسَ الْبِهَانِ، قَالَ قَال رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ يَدْرُسَ الْإِسْلَامُ كَمَا يَدُرُسُ وَشَيَ التَّقْوِب، حَتَّى لَا يُدْرَى مَا صِيامٌ، وَلاَ صَلَاةٌ، وَلاَ نُسُكٌ، وَلاَ صَدَقَّةٌ، وَلَيَسْرَى عَلَى كَتَّابِ اللَّه عَزَّ وَجَلَّ فِي لَيلَة، فَلا يَبْقَى فِي الْأَرْضِ مِنْهُ آيَةٌ، وَتَبْقَى طَوَاثِفُ مِنَ النَّاسِ، الشَّيخُ الْكَبِيرُ وَالْعَجُوزُ، يَقُولُونَ أَذْرُكَنَا آبَاءَنَا عَلَى هَذه الْكَلْمَة، لَا إِلَّهَ إِلَّا اللَّهُ، فَنَحَنُ نَقُولُهَا، فَقَالَ لَهُ صَلَّةٌ مَا تُغْنِي عَنْهُمْ لَا إِلَكَ إِلَّا اللَّهُ، وَهُمْ لَا يَدُرُونَ مَا صَلَّةٌ، وَلَا صَلَيْهُ قَلْل يَعْرِضُ عَنْهُ حُذِيْفَةً، ثُمَّ أَقْبَلَ عَلِيهِ فِي النَّالِثَةِ، فَقَالَ يَا صِلَةُ تُنْجِيهِمْ مِنَ النَّارِ، رَدَّهَا عَلَيه تَلَاثًا، كُلَّ ذَلِكَ يُعْرِضُ عَنْهُ حُذِيْفَةُ، ثُمَّ أَقْبَلَ عَلِيهٍ فِي النَّالِثَةِ، فَقَالَ يَا صِلَةُ تُنْجِيهِمْ مِنَ النَّارِ،

حذیفہ بن الیمان رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا اسلام ایسا ہی پرانا ہو جائے گا جیسے کپڑے کے نقش و نگار پرانے ہو جاتے ہیں، حتی کہ یہ جاننے والے بھی باقی نہ رہیں گے کہ نماز، روزہ، قربانی اور صدقہ و زکاۃ کیا چیز ہے؟ اور کتاب اللہ ایک رات میں ایسی غائب ہو جائے گی کہ اس کی ایک آیت بھی باقی نہ رہ جائے گی ، اور لوگوں کے چند گروہ ان میں سے بوڑھے مرد اور بوڑھی عورتیں باقی رہ جائیں گے، کہیں گے کہ ہم نے اپنے

باپ دادا کو یہ کلمہ لا إله إلا الله کہتے ہوئے پایا، تو ہم بھی اسے کہا کرتے ہیں ۔ صلّهُ بْنُ زُفَرَ نے حذیفہ رضی اللہ عنہ سے کہا جب انہیں یہ نہیں معلوم ہو گا کہ غاز، روزہ، قربانی اور صدقہ و زکاۃ کیا چیز ہے تو انہیں فقط یہ کلمہ لا إله إلا الله کیا فائدہ پہنچائے گا؟ تو حذیفہ رضی اللہ عنہ نے ان سے منہ پھیر لیا، پھر انہوں نے تین بار یہ بات ان پر دہرائی لیکن وہ ہر بار ان سے منہ پھیر لیتے، پھر تیسری مرتبہ ان کی طرف متوجہ ہوئے اور فرمایا اے صلہ یہ کلمہ ان کو جہنم سے نجات دے گا، اس طرح تین بار کہا

تاريخ دمشق از ابن عساكر كے مطابق قال أبو جعفر بن أبي شيبة ولم يسمع ربعي من عبد الله ابن ابى شيبہ نے كہا ربعى نے عبد اللہ ابن مسعود سے نہيں سنا

حذيفة بن اليمان العبسي الغطفاني القيسي، صحابي كى وفات سن ٣٦ ميں مدائن ميں ہوئى أور ابن مسعود كي سن ٣٢ ميں وفات ہوئى

دونوں کی وفات میں ٤ سال کا فرق ہے اور ممکن ہے کہ اس دوران سنا ہو لیکن بعض محدثین کی رائے میں ربعی کا سماع حذیفه رضی اللہ عنہ سے نہیں ہے

وزاد المناوي في " فيض القدير" أن ابن حجر يقول: إن أبا حاتم أعله بأن ربعي بن حراش لم يسمعه .من حذيفة

فیض القدیر ۲ / ۵٦. میں مناوی نے ایک دوسری روایت پر لکھا ہے کہ .... ابی حاتم نے اس روایت میں علت کا ذکر کیا ہے کہ ربعی بن حراش نے حذیفة سے نہیں سنا

عقیلی نے ایک سند الضعفاء الکبیرمیں۔ دی ہے مُحَمَّدُ بْنُ اِسْمَاعِیلَ قَالَ:ِ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ قُفَیْلِ قَالَ: حَدَّثَنَا وَکِیعٌ قَالَ: حَدَّثَنَا سَالِمٌ الْمُرَادِيَّ، عَنْ عَمْرو بْن هَرِم، عَنْ رِبْعِی بْن حراش، وَأَبِی عَبْد اللَّه، رَجُل مِنْ أُصْحابِ حُذَیْفَةٌ عَنْ حَدَّلُفَةَ

جس سے معلوم ہوتا ہے کہ رِبْعِيِّ بْنِ حِرَاشِ نے اصحاب حُذَيْفَةٌ سے سنا نہ کہ حُذَيْفَةٌ سے براہ راست

علل ابی حاتم میں ایک روایت جو رِبْعیِّ بْنِ حِراش عَنْ حُذَیفة کی سند سے بیں ان میں علت بتائی گئی ہے کہ یہ اصل میں رِبْعِیِّ بْنِ حِراش عَنْ حُذَیفة سے نہیں بلکہ رِبْعِیِ بْنِ حِراش عَنْ ابو مسعود سے ہے

قال أَبُو زُرْعَةَ: الصَّحيحُ: عَن ربْعيِّ، عن أبي مسعود سے ہيں

معلوم ہوا کہ بعض محدثین اس کے قائل ہیں کہ ربعی کا سماع حذیفہ سے نہیں ہے

روايات ظهور المحدي ابو شهریار

# محدث عَبْدَ الرَّحْمَنِ بْنَ مَهْدي ّ ك نزديك مهدى پر كوئى مر فوع حدیث رسی می

#### كتاب المنتخب من علل الخلال از ابن قدامة المقدسي (المتوفى: 620هـ) كـ مطابق

أُخْبَرَنِي مُحَمَّدُ بْنُ عُمَيْر: ثنا حَامدُ بْنُ يَحْيَى: ثنا سُفْيَانُ: ثنا عَمْرٌو: أَخْبَرَني أَبُو مَعْبَد، أَنَّهُ سَمعَ ابْنَ عَبَّاس يَقُولُ: "إِنِّى لَأَرْجُو أَنْ لَا تَذْهَبَ الأَيَّامُ وَاللَّيَالِي، حَتَّى يَبْعَثَ اللَّهُ منَّا أَهْلَ الْبَيْت غُلَّامًا، لَمْ يَلْبَسَ الفتنَ وَلَمٌ تلبَسه الْفَتَنُ، كَمَا فَتَحَ اللَّهُ بِنَا هِذَا الْأَمْرَ فَأَرْجُو أَنْ يختَمهُ بِنَا ۚ - قَالَ أَبُو مَعْبَد: قَلتُ لابْن عَبَّاس: عجزَتْ عَنْهَا شُيوخُكُمْ وَيَرْجُوهَا شَبابَكُمْ؟ قَالَ: "إنَّ اللَّهَ يفعلُ مَا

فَسَمعْتُ مُحَمَّدَ بْنَ عُمَيْرٍ، يَقُولُ: سَمِعْتُ حَامدَ بْنَ يَحْيَى، قَالَ: قَالَ لِي أَحْمَدُ بْنُ حَنْبَل: سَأَلْتُ عَبْدَ الرَّحْمَنِ بْنَ مَهْدِيٍّ: أَيُّ حَدِيثَ أَصِّ فِي الْمَهْدِيِّ؟ قَالَ: أصح شيء فيه عِنْدِي: حَدِيثُ أَبِي مَعْبَد عَنِ ٱبْنِ عَبَّاسِ

أُنُو مَعْبَد کہتّے ہَیں مَیں نے اَبن عبّاس سے سنا کہا میں یہ امید نہیں کرتا کہ دن و رات بیت نہ جائیں گے یہاں تک کہ ہم اہل بیت میں سے ایک لڑکا نکلے گا جس کو فتنہ نہ یہنچے گا نہ وہ اس میں مبتلا ہو گا جیسا الله نے امر کو ہمارے لئے کھول دیا اسی طرح امید ہےکہ وہ ختم کرے گا- آُبُو مَعْبَد نے کہا میں نے ابن عباس سے پوچھا اپ بوڑھوں سے عاجز ہوئے اور جوانوں کی بات گر رہے ہیں ؟ ابن عباس نے کہا اللہ جو چاہے کرے پس میں نے مُحَمَّدَ بْنَ عُمَیْر سے سنا کہا اس نے حَامدَ بْنَ یَحْیی سے سنا اس نے کہا مجھ سے آخْمَدُ بْنُ حَنْبَلِ نے کہا کہ میں نے عَبدَ الرَّحْمَنِ بَنَ مَهْديً سے پوچھا کہ مہدی کی کون سی حدیث صَّحیح ہے ؟ تو عَبدَ الرَّحْمَن بْنَ مَهْديِّ نے کَہا میرے نزدیک اس میں سب سے صحیح چیز وہ حدیث ہے جو ابی معبد سے ابن عباس سے ہے

البتہ بعض نے اس کا انکار بھی کیا ہے

لیکن غور کرنے والے دیکھ سکتے ہیں کہ سنن ابن ماجہ کی روایت کا متن منکر ہے جس کی کوئی اور وجہ نہیں سوائے اس کے کہ ربعی نے یہاں تدلیس کی ہے

لینی عَبْدَ الرَّحْمَنِ بْنَ مَهْدِيًّ کے نزدیک مہدی سے متعلق کوئی بھی مر فوع حدیث صحیح نہیں تھی اور جو سب سے صحیح بات تھی وہ ابن عباس کا ایک قول تھاجوان کا ذاتی گمان ہے کہ مبھی تواہل بیت میں بھی خلافت آئے گی۔ بیہ بنو عباس کے آئے پر ہو چکا اس روایت کے مطابق مہدی ایک لڑکا ہے ۔اس کو معنوی انداز میں کتاب الفتن میں ابو نعیم نے روایت کر کے کہاوہ شاب لعنی جوان ہو گا

کتاب الفتن از نغیم بن حماد میں ہے

حَدَّثَنَا ابْنُ عُيَيْنَةً، عَنْ عَمْرُو، عَنْ أَبِي مَعْبَدٍ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ، قَالَ: «الْمَهْدِيُّ شَابٌ مِنَّا أَهْلَ الْبَيْتِ» ، قَالَ: قُلْتُ: عَجَزَ عَنْهَا شِيوخُكُمْ وَيَرْجُوهَا شَبَابُكُمْ؟ قَالَ: «رِيْفُعَلُ اللَّهُ مَا يَشَاءَ»

ابی معبد نے ابن عباس سے روایت کیا فرمایا مہدی ہم اہل بیت کا جوان ہے ۔ ابو معبد نے کہا اہل بیت کے بوڑھوں کو جوان کیا جائے گایاان میں سے جوان ہو گا؟ ابن عبّاس نے کہا: اللہ جو چاہے گا کرے گا

لیکن عبدالہادی نے کتاب مہدی علیہ السلام سے متعلق صیح عقیدہ میں لکھا

10- وعن السميط قال: اسمه اسم نبي، وهو ابن إحدى أو اثنتين وخمسين، يقوم على الناس سبع سنين، وربما قال: ثمان سنين.) أخرجه ابو عمرو الداني وهو صحيح الاسناد الى السميط.

(ترجمہ: سمیط کہتے ہیں: ان کانام نبی کانام ہوگا، وہ اکیاون یا باون سال کے ہوں گے، وہ سات یا آٹھ سال تک حکومت کریں گے) ۔ بیر روایت اُبو عمر والدانی کی ہے اور اس کی سند سمیط تک صحیح ہے۔

۵۲ سال کا ایک پخته عمر کا شخص کوجوان نہیں کہا جاتا

اصلا سُمَيْطٍ كويد قول كعب الاحبار سے ملا -كتاب الفتن از نعيم بن حماد كى روايت ہے

حَدَّثَنَا الْمُعْتَمِرُ بْنُ سُلَيْمَانَ، عَنْ عِمْرَانَ بْنِ حُدَيْرٍ، عَنْ سُمَيْطٍ، عَنْ كَعْبٍ، قَالَ: «الْمَهْدِيُّ ابْنُ أَحَدِ أَو اثْنَيْن وَخَمْسِينَ سَنَةً»

سُمَیْطِ نے کہا کعب نے کہا مہدی ٥١ یا ٥٢ سال کی عمر کا ہے ابالہتوی کا تیم و کتاب المہدی المنتظر ص ٢٢٩ پر دیکھیں

وقوله: «هو ابن إحدى أو اثنتين وخمسين سنة» رواه نعيم بن حماد أيضاً عن طريق عمران بن حدير «عن سميط. عن كعب» من قوله ورجاله فوق نعيم ثقات غير أني ذكرته في قسم الضعيف من أجل نعيم، والسميط يروي عن كعب أيضاً كما ذكر الدارقطني في المؤتلف فالله أعلم هل ذكر كعب هنا وهم من نعيم أم أن السميط نفسه روى على الوجهين.

اور قول: وه ٥١ يا ٥٢ سال كا بع اس كو نعيم بن حماد نے بهى روايت كيا بع عَنْ عِمْرَانَ بْنِ حُدَيْرٍ، عَنْ سُمِيْطٍ، عَنْ كَعْبٍ كى سند سے اور نعيم سے اوپر كے رجال ثقه بيں .. اس كو ميں (البستوى) نے ضعيف كى قسم ميں نعيم بن حماد كى وجه سے ذكر كيا بع اور سُمِيْطٍ، كعب سے بهى روايت كرتا بع جس كا ذكر دارقطنى نے الموتلف ميں كيا بعد الله كو معلوم بع كه يه وہاں كعب كا ذكر وسم بع جو نعيم كى وجه سے يا سُمِيْطٍ كى وجه سے يا سُمِيْطٍ كى

یعن جب معلوم ہو گیا کہ یہ کعب الاحبار کا قول تھا تو اس کو قبول نہیں کیالیکن جب صرف سُمیط بولے تو قبول نہیں کو لیا تھا تو یہ تو قبول ہے۔ یہی تو فساد عقل ہے کہ جب اپ پر ظاہر ہو گیا کہ سُمیط نے کعب سے اس کو لیا تھا تو یہ امرائیلیات میں سے ہے۔ اس کو لیا تھا تو یہ امرائیلیات میں سے ہے۔

لیکن اس سب سے امتحکصیں بند کر کے عبدالہادی نے مہدی علیہ السلام سے متعلق صحیح عقیدہ میں اس کو بیان کیا

10- وعن السميط قال : اسمه اسم نبي، وهو ابن إحدى أو اثنتين وخمسين، يقوم على الناس سبع سنين، وربما قال: ثمان سنين.) أخرجه ابو عمرو الداني وهو صحيح الاسناد الى السميط.

(ترجمہ: سمیط کہتے ہیں: ان کانام نبی کانام ہوگا، وہ اکیاون یا باون سال کے ہوں گے، وہ سات یا آٹھ سال تک حکومت کریں گے) ۔ بدر وایت اُبوعمر والدانی کی ہے اور اس کی سند سمیط تک صحیح ہے۔

امام النسائي كاروايات المهدى كابائيكاك كرنا

كتاب المداوي لعلل الجامع الصغير وشرحي المناوي مين المناوى كهتي بين

ما رواه النسائي ولا خرج في سننه حديثا في أخبار المهدى قط.

امام النسائی نے نہ تو مہدی کی خبریں روایت کیں نہ ان کی تخریج اپنی سنن میں کی

نسائی نے سنن الکبری میں بھی مہدی سے متعلق کوئی روایت نہیں لکھی اور اسی طرح سنن نسائی میں بھی کوئی روایت نہیں لکھی۔ راقم نے نسائی کی تمام کتب میں تلاش کیالیکن مہدی سے متعلق ایک روایت بھی نہیں ملی

قابل غور بات ہے کہ مہدی کی روایات کے راویوں کی توثیق پیش کرنے کے لئے نسائی کی آراء بھی پیش کی جاتی ہیں لیکن وہ المہدی کی شخصیت سے متعلق ایک روایت بھی بیان کر ناپیند نہیں کرتے تھے

عبد المحسن بن حمد بن عبد المحسن بن عبد الله بن حمد العباد البدر كماب عقيدة أهل السنة والأثر في المهدي المنتظر مين نسائي كاذكركيا

ذكره السفاريني في لوامع الأنوار البهية والمناوي في فيض القدير وما رأيته في الصغرى ولعله في الكبرى.

روايات ظهور المحصدي

کتاب لوامع الأنوار البھية میں السفاریني نے اور الهناوی نے فیض القدیر میں کہا کہ نسائی نے بھی (مہدی کی روایات بیان کیس) لیکن میں نے اس کو سنن الصغری میں نہیں پا یا اور ہو سکتا ہے یہ سنن الکبری میں ہوں

راقم کہتا ہے نہ سنن الکبری میں ہے نہ صغری میں اور نہ کسی اور کتاب میں

بعض محد ثین مہدی کے منتظر تھے؟

کتاب الفتن از نعیم بن حماد کی روایت ہے

حَدَّثَنَا ابْنُ الْمُبَارَٰكِ، وَابْنُ ثَوْرٍ، وَعَبْدُ الرَّزَّاقِ، عَنْ مَعْمَرٍ، عَنْ قَتَادَةَ، قَالَ عَبْدُ الرَّزَّاقِ: عَنْ مَعْمَرٍ، عَنْ سَعِيدِ بْنِ الْمُسَيِّبِ، الْمَهْدِئُ مَعْمَرٍ، عَنْ سَعِيدِ بْنِ الْمُسَيِّبِ، الْمَهْدِئُ حَقِّ هُوَ؟ قَالَ: «مِنْ قُرَيْشٍ» ، قُلْتُ: مَنْ أَيِ حَقِّ هُوَ؟ قَالَ: «مِنْ قُرَيْشٍ» ، قُلْتُ: مَنْ أَيِ فَرَيْشٍ؟ قَالَ: «مَنْ بَنِي هَاشِمٍ» ، قُلْتُ: مَنْ أَيِ بَنِي هَاشِمٍ؟ قَالَ: «مَنْ بَنِي عَبْدِ الْمُطَّلِبِ؟ قَالَ: «مَنْ وَلَدِ فَاطِمَةَ» الْمُطَّلِبِ، ، قُلْتُ: مَنْ أَيِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ؟ قَالَ: «مَنْ وَلَدِ فَاطِمَةَ»

عبدالهادی عبدالخالق مدنی نے کتاب مہدی علیہ السلام سے متعلق صحیح عقیدہ میں اسکا ترجمہ دیا ہے (ترجمہ: قادہ کہتے ہیں: میں نے سعید بن مسیب سے بوچھا: کیا مہدی کی بات برحق ہے؟ آپ نے جواب دیا: ہاں، برحق ہے، میں نے بوچھا: وہ کن میں سے ہوگا؟ آپ نے کہا: قریش میں سے میں نے کہا: قریش کے کس قبیلے سے؟ آپ نے کہا: بنوہاشم سے میں نے بوچھا: بنوہاشم کی کس شاخ سے؟ آپ نے کہا: بنو عبدالمطلب سے میں نے بوچھا: بنو مطلب کے کس خاندان سے؟ آپ نے کہا: فاطمہ کی اولاد میں سے ہوگا) ۔ بدر وایت نعیم بن جماد کی ہے اور اس کی سند مقطوعا حس

راقم کہتا ہے ٰ یہ قول قابل قبول نہیں کیونکہ ابو حاتم نے کہا قَالَ لِّهُ مِی جَامِّہِ مِی جَدِیدِ معجود دنہ راشد بالْ مُعْہِ دَ

ابوحاتم نے کہاجو معمر نے بصرہ میں روایت کیا ہے اس میں غلطیاں ہیں امام احمد نے اپنے جیٹے صالح سے کہا: معمر أخطأ بالبصرة معمر نے بھرہ میں غلطی كی ہے يہ روايت معمر نے يمن میں عبد الرزاق سے بيان كی جس پر البزار كا قول الناخيص الحبير (347/3) میں نقل كياجاتا ہے

جوَّده معمر بالبصرة وأفسده باليمن فأرسله معمر بالبمن فأرسله معمر بعره مين تواچها تفاليكن يمن مين روايات مين فساد كيااوران مين ارسال كيا

راقم کہتا ہے اس قول میں معمر کا تفرد ہے جو بھر ہ میں انہوں نے سنا ہے جس پر محدثین میں ابی حاتم نے نشاند ھی کی ہے کہ وہاں انہوں نے بہت غلطیاں کی ہیں البتہ امام عقیلی نے اس قول کو صحیح کہا کتاب الضعفاء الکبیر میں امام عقیلی نے کہا

وَفِي الْمَهْدِيِّ أَحَادِيثُ صَالِحَةُ الْأَسَانِيدِ، أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «يَخُرُجُ مِتِي رَجُلٌ، وَيُقَالُ مِنْ أَهْلِ بَيْقِي، يُوَاطِئُ اسْمُهُ اسْمِي، وَاسْمُ أَبِيهِ اسْمَ أَبِي» فَأَمَّا مِنْ وَلَدِ فَاطِمَةً فَفِي إِسْنَادِهِ نَظَرٌ، كَمَا قَالَ الْبُحَادِيُّ وَالصَّحِيحُ فَوْلُ سَعِيدِ بْنِ الْمُسَيِّبِ، وَأَمَّا مُسْنَدٌ فَلَا اور المهدى كے بارے ميں اساد ميں (سبسے) صالے ہے كہ بے شك نبى صلى الله عليه وسلم نے فرما يا اور المهدى كے بارے ميں اساد ميں (سبسے) صالے ہے كہ بے شك نبى صلى الله عليه وسلم نے فرما يا مجھ ميں سے ايك مرد فكلے گا اور كها ميرے الله بيت ميں سے اس كو ميرے نام پر نام ديا جائے گا اور اس كي اساد كي باپ كا نام مو گا اور جہال تك (روايت ہے) وہ فاطمہ كى اولاد ہو گا اس كى اساد ميں نظر ہے جيسا امام بخارى نے كہا اور اس ميں صحيح قول سعيد بن المسيب (المتوفى ٩٣ جمرى) كا ہے اور جہال تك مند قول (نبوى) ہے تو وہ صحيح نہيں

راقم کہتا ہے یہ بات صحیح ہے کہ سب سے صالح وہ ہے عاصم بن ابی النجود یا عاصم بن بھدلة کی سند سے ہے جس میں ہے کہ

جس کا نام وھی مو گا جو میرا ہے اور اس کے باپ کا نام بھی وھی مو گا جو میرے باپ کا ھے روايات ظهور المحمدي (بو شهريار

لیکن عاصم کے بارے میں عقیلی نے **الضعفاء الکبیر میں** خود کہاہے

عَاصِمُ بْنُ أَيِ النَّجُودِ وَهُوَ ابْنُ بَهْدَلَةً حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّه بْنُ أَحْمَدَ قَالَ: حَدَّثَنِي أَبُو بَكْرِ بْنُ خَلَّاد قَالَ: حَدَّثَنِي يَحْيِى بَّنُ سَعِيدِ قَالَ: سَمِعْتُ شُعْبَةً يَقُولُ: حَدَّثَنَا عَاصِمُ بْنُ أَيِي النَّجُودِ، وَفِي النَّفْسِ مَا فَيهَا

یَحْیَیَ ۚبْنُ سَعْیِد نے کہا میں نے شعبہ سے سنا کہتے ہوئے حَدَّثَنَا عَاصِمُ بْنُ أَبِي النَّجُودِ اور دل میں اس پر (تردد) ہے

یہ ہے کل کلام جو عقیلی نے عاصِہ بُنْ أَبِي النَّجُودِ پر کیا ہے۔ اس میں ثقابت کاایک لفظ نہیں اور یہ کتاب جس میں ثقابت کاایک لفظ نہیں اور یہ کتاب جس میں ذکر ہوایہ ضعیف راویوں پر ہے یعنی جس سند کوالمہدی کے حوالے سے عقیلی نے سب سے صالح قرار دیا تھااس کے مرکزی راوی پر انہوں نے خود شک کااظہار کیا اور عاصِمُ بُنُ إِلَى النَّجُودِ کا شار ضعیف راویوں میں کیا۔ اس کی ثقابت پر ایک لفظ نہ ککھا اور نہ امام شعبہ کار دکیا۔ شعبہ کے اس قول کو امام احمد نے بھی العلل و معرفة الرجال میں نقل کیا

امام عقیلی سختی ہے اس بات کا انکار کرتے کہ المهدی فاطمہ رضی اللہ عنہ کی نسل سے ہو گالہذاوہ کتاب الضعفاء الکبیر

میں اس سے متعلق مشھور حدیث کورد کرتے ہیں لکھتے ہیں

عَنْ سَعِيدِ بْنِ الْمُسَيِّبِ، عَنْ أُمِّ سَلَمَةَ، قَالَتْ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «الْمَهْدِيُّ مِنْ وَلَدِ فَاطِمَةَ» وَفَى الْمَهْدِيِّ أَحَادِيثُ حِيَادٌ مِنْ غَيْرٍ هَذَا الْوَجْهِ بِخِلَافِ هَذَا اللَّهْظ

أُمِّ سَلَمَةً رضى الله عنه سے روایت بح که رسول الله صلى الله علیه وسلم نے فرمایا المہدى فاطمه کی اولاد میں سے بح – اور المہدى سے متعلق احادیث جیاد<sup>65</sup> ہیں اس کے علاوہ طرق سے ان الفاظ کے خلاف

65

حدیث جید کی تعریف متقدمین سے منقول نہیں ہے البتہ متاخرین میں ابن حجر وغیرہ کا اندازہ ہے کہ اس میں حدیث حسن یا صحیح ہو سکتی ہے یا جس سے دلیل لی جا سکتی ہو

یہ بات امام عقیلی کے نزدیک ثابت نہیں کہ المہدی فاطمہ کی نسل سے ہے اور اس سلسلے کی سب سے ۔ صالح سند عاصم بن بھدلہ کی تھی جس کا ذکر انہوں نے ضعیف راویوں میں کیا

اسی کتاب میں عقیلی نے روایت

الْمُهْدِيُّ مِنَّا أَهْلَ الْبَيْتِ يُصْلِحُهُ اللَّهُ فِي لَيْلِهِ

المهدى بمم ميں سے بع ابل بيت ميں سے الله اس كو ايك رات ميں درست كرك گا

کو بھی رد کیا

اس سے معلوم ہواکہ عقیلی کے نز دیک المہدی سے متعلق سب سے صالح روایت <sup>66</sup> وہ ہے جو عاصم نے روایت کی اور یہ راوی ان کے نز دیک ضعیف ہے اور عقیلی اس بات کور دکرتے کہ المہدی اہل بیت یا فاطمہ رضی اللہ عنہا کی نسل سے کوئی شخص ہے مسند البزار میں ایک روایت کے تحت البزار لکھتے ہیں وَقَدْ رُویَ ہِذَا الْاِسْنَاد أُحَادیثُ صَالَحَةٌ فِیها مَنَاکُرُ

اس سے ظاہر ہے کہ محدثین کے نز دیک صالح سے مراد منکر روایت بھی ہے

اور بے شک ان اُسنادَ کے ساتھ صالح احادیث ہیں جن میں منکر احادیث ہیں

اخبار مکہ از الازر قی کی روایت ہے

حَدَّثَنَا أَبُو الْوَلِيدِ قَالَ: حَدَّثَنِي جَدِّي، عَنِ ابْنِ عُيَيْنَةَ، عَنْ إِبْرَاهِيمَ بْنِ مَيْسَرَةَ، قَالَ: " تَذَاكَرُوا الْمُهْدِيَّ عِنْدَ طَاوُس وَهُوَ جَالِسٌ فِي الْجِجْرِ فَقُلْتُ: يَا أَبَا عَبْدِ الرَّحْمَنِ أَهُوَ عُمَرُ

66

خیال رہے کہ غیر مقلدین صالح کا مفہوم بدلتے رہتے ہیں – جب سنن ابو داود اور ان کے مکہ والوں کی طرف خط کی بات ہوتی ہے جس میں ابو داود نے دعوی کیا تھا کہ ان کی کتاب سنن کی روایات صالح ہیں تو غیر مقلدین کہتے ہیں متقدمین کے نزدیک صالح سے مراد صحیح نہیں ہوتا بلکہ ابو داود کی مراد ہے صالح للاستشہاد والاعتبار، یعنی صالح روایت ضعیف ہو سکتی ہے۔ دوسری طرف جب امام عقیلی مہدی کی روایات کو صالح کہتے ہیں تو اس کا مطلب یہی لوگ صحیح لے لیتے ہیں

بْنُ عَبْدِ الْعَزِيزِ؟ فَقَالَ: لَا إِنَّهُ لَمْ يَسْتَكُمْلِ الْعَدْلُ وَإِنَّ ذَلِكَ إِذَا كَانَ زِيدَ الْمُحْسِنُ فِي إِحْسَانِهِ وَحُطَّ عَنِ الْمُسِيءِ مِنَ إِسَاءَتِهِ وَلَوَدِدْتُ أَنِّي أَدْرَكَتُهُ وَعَلَامَتُهُ كَذَا وَكَدَا إِبْرَاهِيمَ بْنِ مَيْسَرَةَ المتوفى ١٣٢ هـ كها مين في طاؤس بن كيسان اليماني المتوفى ١٠٦ه سے المهدي كا ذكر كيا جب وه اپنے حجرے مين بيٹھے تھے -پوچھا اے ابو عبد الرحمان كيا يه عمر بن عبد ألعزيز بين ؟ كها نهيں وه تو مكمل عدل كر بى نهيں سكے اور يه (عدل) تو تب (كامل) بو گا جب احسان كر\_نوالا ، احسان مين زيادتي كرے، برائي كر\_نول كو چهوڑ ديا جائے اور مين چاہتا تها ان كو پاؤں – ان كي علامت يه يه به كتاب الفتن از نعيم مين به طاؤس نے كها

وَدِدْتُ أَنِّي لَا أَمُوتُ حَتَّى أُدْرِكَ زَمَانَ الْمُهْدِيِّ میں چاہتا تھا که میں نه مروں بہاں تک که المہدی کا دور دیکھوں

راقم کہتا ہے یہ قول محمد بن عبداللہ المهدی بن حسن بن حسن بن علی کے لئے ہے۔ کیونکہ وہ قریثی، ہاشی بنو فاطمہ میں سے تھے لہٰذا یہ مستقبل کے کسی مہدی کے لئے نہیں ۔ محمد بن عبداللہ المهدی بن حسن بن حسن بن علی، طاؤس اور ابراہیم بن میسرہ ہم عصر ہیں اور طاؤس ان سے ملنے کی خواہش رکھتے تھے

راقم کہتا ہے پتانہیں انسان اپنی زندگی میں کیا چاہتا ہے کہ اس کو کچھ پیند نہیں اتا - عمر بن عبد العزیز کے عدل وانصاف کے بہت قصے ہیں لیکن امام مہدی کے سامنے وہ بھی پانی بھر رہے ہیں ۔آخر یہ لوگ کیا جاہتے ہیں ؟الیا کیا ہے جو عمر بن عبد العزیز نہیں کر سکے ؟

# روایات کو متواتر کہنے والے

کہا جاتا ہے کہ امام مہدی کا عقیدہ خالص اہل سنت کا عقیدہ ہے، شیعہ ندہب کے وجود میں آنے سے پہلے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مختلف احادیث میں مہدی کے بارے تفصیل بتادی تھی۔ مہدی کی روایات پر تواتر کا دعوی کیا جاتا ہے مثلا

امام مہدی کے خروج کی روایتیں اتنی کثرت کے ساتھ موجود ہیں کہ اس کو معنوی تواتر کی حد تک کہا جاسکتا ہے اور یہ بات علائے اہل سنت کے در میان اس درجہ مشہور ہے کہ اہل سنت کے عقائد میں (ایک عقیدے کی حیثیت سے شاری کی گئے ہے شرح عقیدہ سفارینی ص 79)

شمس الدين، أبو العون محمد بن أحمد بن سالم السفاريني الحنبلي (المتوفى: 1188هـ) كتاب لوائح الأنوار البهية مي*ن كبت بين*:

وقد كثرت الروايات بخروجه؛ يعني المهدي، حتى بلغت حد التواتر المعنوي، وشاع ذلك بين علماء السنة

امام مہدی کے خروج کے بارے میں بکٹرت روایات ہیں یہاں تک کہ وہ تواتر معنوی کو پہنچ گئی ہیں اور علاء اہل السنت میں پھیل گئی ہیں

امام السجزی المتوفی ٣٦٣ ججری نے کتاب مناقب الشافعی میں مہدی کی روایات کو صحیح قرار دیا ہے ان سے پہلے کسی نے ان روایات کو صحیح نہیں کہا-

قد تواترت الأخبار واستفاضت [بكثرة رواتها عن المصطفى صلى الله عليه وسلم -يعني] في المهدي- وأنه من أهل بيت النبي صلى الله عليه وسلم , وأنه يملك سبع سنين, ويملأ الأرض عدلاً وأنه يخرج مع عيسى بن مريم, ويساعده في قتل الدجال بباب لد بأرض فلسطين, وأنه يؤم هذه الأمة, وعيسى -صلى الله عليه- يصلي خلفه

بلاشبہ متواتر روایات و بکثرت آیا ہے مصطفی صلی الله علیہ وسلم سے روایت ہے کہ المدی کے بارے میں کہ وہ اہل بیت النبی میں ہے اور یہ کہ وہ سات سال رہے گا اور

زمین کو عدل سے بھرے گا اور وہ عیسی ابن مریم کے ساتھ نکلے گا اور ان کی قتل دجال میں مدد کرے گا باب لد پر فلسطین میں اور وہ اس روز امام ہو گا اور عیسی صلی الله علیہ اس کے پیچھے نماز پڑھیں گے

راقم کہتا ہے السجزی کا قول ایک زبر دستی ہے کیونکہ جن روایات میں ہے کہ عیسیٰ علیہ السلام ایک مسلمان شخص کے پیچھے نماز پڑھیں گے اس میں کہیں بھی نہیں کہ وہ شخص المہدی ہے جیسا کہ کوئی بھی شخص صحیح بخاری ومسلم میں دیکھ سکتا ہے

أبو عبد الله الحاكم المتوفى 8.0 ه نے اپنى كتاب المستدرك على الصحيحين ميں مہدى كى روايات كو صحيح كها

عقد الدرر في أخبار المنتظر تاليف يوسف بن يحيى بن علي بن عبد العزيز المقدسي السلمي الشافعي (المتوفى: بعد ٢٥٨ هـ )

العرف الوردى في اخبار المهدى تاليف جلال الدين عبدالحمن ابن ابى بكر السيوطى (المتوفى ١٩١٥ هـ)

القول المختصر في علامات المهدي المنتظر تاليف أبي العباس أحمد بن محمد بن حجر المكي الهيتمي (المتوفى ٩٠٩هـ)

خود متدرک کے بارے بیں ابن حجر کی رائے ہے کہ یہ حاکم نے اختلاط کے عالم میں کھی ہے دوم ابو استماعیْل عَبْدَ اللهِ عبد لله محمّد بن عبد لله حاکم النیشابوری صاحب متدرک کے لئے ابا محدث بنَ مُحَمَّدِ الْهَرَويُّ کَتِ بِیں رَافضیِّ خَبِیْتُ (سیر الاعلام النبلاء ج ۱۲، ص ۵۷۸، دار الحدیث - القابرة). الذهبی کت بیں قُلْتُ: کَلاَّ لَیْسَ هُوَ رافضییًّا، بل یتشیّع بیر رافضی تونبیں کین شعب کے مشرقہ محد تھ -

شروع میں امام حاکم ضعیف اور موضوع روایات کی تصبح و تحسین کرتے رہے بعد والوں نے متقد مین محد ثین کے اقوال بالائے طاق رکھ کرم روایت کی تصبح کی اور ساتویں صدی ہجری میں مہدی کی روایات پر تواتر کا دعوی ہونے لگا- حالانکہ اس تواتر سے تیسری صدی تک کے علاء لاعلم وفات پاگئے۔
یہی تواتر کا قول جب من سنت مولاہ پر پیش کیا جاتا ہے تو ابن حجر، الذھبی، الذیلعی رو کرتے ہیں۔
شیعوں میں مہدی کا مفھوم بدلتا رہا۔ شروع میں شیعہ کا مطلب اہل بیت کا ہمد در تھا پھر اس کے بھی کئی

روايات ظهور المحصري ابو شهريار

ھے ہوئے بہت سے غلو کا شکار ہو کر اعتقاد کی خرابیوں کا شکار ہوئے اور بعض نے اس کو سیاسی حربہ کے طور پر استعال کیا۔

المهمدی کی روایات میں متر و کین (ابو ہارون العبدی)، مجھولین (علاء بن بشیر، ابی رومان، ہلال بن عمرو)، عدم ساع والے (ابواسحاق السبیعی کوفی)، کذاب ووضاع (مقاتل بن حیان السلخی، عمرو بن جابر المصری)، مختلطین (عاصم بن بھدلہ) اور ضعیف رویوں کاایک جم غفیر شامل ہے۔ کیاان کی بنیاد پر تواتر کا دعوی کوئی معنی رکھتا ہے؟

المہدی کی روایات میں متعلم فیہ راوی کوفہ، بھرہ، مھراور خراسان کے ہیں اوراس کتابچہ میں یہ بات پیش کی گئی ہے کہ یہ تمام متعلم فیہ راوی ایک ہی دور میں موجود ہیں جو ۲۵اھ سے ۴۵اھ پر محیط ہے-

| سن و فات ہجری | راوي                     | مقام |
|---------------|--------------------------|------|
| ITA           | عاصم بن بهدله ابي النحود | کوفہ |
| 101           | فطربن خليفه              |      |
| 11-2          | يزيد بن البي زياد        |      |
| Irq           | ابي اسحاق السبيعي        |      |
| مجھول         | ملال بن عمرو             |      |
| اما           | مطرف بن طریف             |      |
| مجھول         | ياسين بن شيبان           |      |

| ıralıra               | مطربن طهمان         | بصره   |
|-----------------------|---------------------|--------|
| ١٣٦                   | عوف بن ابی جمیله    |        |
| ١٣٢                   | عماره بن جوین       |        |
| -                     | زيد العمي           |        |
| ۲۰ اسے ۱۷۰ کے در میان | عمران القطان        |        |
| امرا                  | خالد بن مهران       |        |
| 1111                  | علی بن زید بن جدعان |        |
|                       |                     |        |
| ۱۵۰ سے پہلے           | مقاتل بن حیان       | خراسان |

مہدی کی روایات صحیح نہیں کیونکہ وہ، وہ کام کریں گے جو عیسیٰ علیہ السلام کے لئے بیان کیے جاتے ہیں مثلا عیسیٰ علیہ السلام امام عادل ہیں (صحیح بخاری) جبکہ مہدی ان سے پہلے ہی زمیں عدل سے بھر چکے ہوں گے۔ روایات کے مطابق مہدی کی وفات کے بعد خیر نہیں ہوگا (منداحمہ، طبرانی) جبکہ

روايات ظهور المحدى

کہا جاتا ہے وہ منصب امارت عیسیٰ علیہ السلام کو منتقل کر دیں گے۔ کہا جاتا ہے مہدی کے دور میں مال کی فراوانی ہوگی لیکن یہی عیسیٰ علیہ السلام کے لئے صحیح روایات میں آتا ہے یفیض المال لایقبلہ احد!

# باب ۲ : مال دینے والاایک خلیفہ

بعض روایات میں امام مہدی کا نام یالقب موجود نہیں ہے البتہ لوگوں نے ان کو بھی مہدی سے متعلق سمجھاہے مثلا صحیح مسلم و سنن ابو داود میں ہے

حَدَّثَنَا عُبَيْدُ بْنُ يَعِيشَ، وَإِسْحَاقُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ - وَاللَّفْظُ لِغُبَيْدٍ - قَالَا: حَدَّثَنَا يُخِيَ بْنُ آدَمَ بْنِ سُلَيْمَانَ مَوْلَى حَالِدِ بْنِ حَالِدٍ، حَدَّثَنَا زُهْيْرٌ، عَنْ سُهَيْلِ بْنِ أَبِي صَالِحٍ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَنَعَتِ الْعِرَاقُ دِرْهُمَهَا وَقَفِيزَهَا، وَمَنَعَتِ الشَّأْمُ مُدْيَهَا وَدِينَارَهَا، وَمَنَعَتْ مِصْرُ إِرْدَبَّهَا وَدِينَارَهَا، وَعُدْتُمْ مِنْ حَيْثُ بَدَأْتُمْ، وَعُدْتُمْ مِنْ حَيْثُ بَدَأْتُمْ» شَهِدَ عَلَى ذَلِكَ لَخَمْ أَبِي هُرَيْرَةً وَدَمُهُ

سہیل بن ابی صالح نے اپنے باپ سے پھر ابوم پرہ سے روایت کیا کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا عراق و درہم و قفیز منع کر دیا جائے گااور شام کا مداور دینار منع کر دیا جائے گااور مصر کاار دب و دینار منع کر دیا جائے گااور تم لوٹ جاو گے اس پر جس پر تم تھے تین بار فرمایا اس پر ابوم پر دہ کا گوشت و خون گواہ ہے

اس کی سند میں سہیل بن ابی صالح ہے جواتٹری عمر میں مختلط تھے اور امام بخاری نے اس کوترک کیا بقول دار قطنی اس کی وجوہات معلوم نہیں کہ کیوں ترک کیا

### کتاب الفتن از نعیم بن حماد میں ہے

حَدَّثَنَا نُعَيْمٌ قَالَ: ثَنَا عَبْدُ الْوَهَّابِ، عَنِ الجُّرِيْرِيِّ، عَنْ أَبِي نَضْرَةَ، عَنْ جَايِر بْنِ عَبْدِ اللَّهِ، قَالَ: قَالَ حُدَيْفَةُ: «يُوشِكُ أَهْلُ الْعِرَاقِ أَنْ لَا يُجْبَى إِلَيْهِمْ دِرْهَمٌ وَلَا قَفِيزٌ، يَمْنَعُهُمْ مِنْ ذَلِكَ الْعَجَمُ، «وَيُوشِكُ أَهْلُ الشَّامِ أَنْ لَا يُجْبَى إِلَيْهِمْ دِينَارٌ وَلَا مُدَّ، يَمْنَعُهُمْ مِنْ ذَلِكَ الرُّومُ

روايات ظهور المحمدي

## عُدِّیقَةُ نے کہاتریب ہے کہ اہل عراق کوان کا در ہم و تغیرنہ پہنچاس کو عجمی منع کر دیں گے اور قریب ہے کہ اہل شام تک ان کا دینار ومدنہ پہنچاس کو رومی منع کر دیں گے

منداحمد میں بیہ روایت جابر سے مروی ہے اور اس روایت کے متن میں ہے کہ ایک خلیفہ ہو گا جو مال دے گا

حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ هُوَ ابْنُ عُلَيَّةً، عَنِ الجُّرَيْرِيِّ، عَنْ أَبِي نَضْرَةً، قَالَ: كُتًا عِنْدَ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللهِ، قَالَ: يُوشِكُ أَهْلُ الْعَبِرِ فَقِيزٌ، وَلَا دِرْهَمٌ، قُلْنَا: مِنْ أَيْنَ ذَاكَ؟ قَالَ: مِنْ قِبَلِ الْعَجْمِ، يُمْنَعُونَ ذَلِكَ، ثُمُّ قَالَ: يُوشِكُ أَهْلُ الشَّامِ أَنْ لَا يُجْبَى إِلَيْهِمْ دِينَارٌ، وَلَا مُدِّيِّ، قُلْنَا: مِنْ أَيْنَ ذَاكَ؟ مِنْ قِبَلِ اللهِ صَلَّى اللهُ أَيْنَ ذَاكَ؟ مِنْ قِبَلِ الرُّومِ يُمْنَعُونَ ذَاكَ، قَالَ: ثُمَّ سَكَتَ هُنَيْهَةً، ثُمَّ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «يَكُونُ فِي آخِرِ أُمَّتِي حَلِيفَةً، يَخْنُو الْمَالَ حَفْوًا، لَا يَعُدُهُ عَدًّا» ، قَالَ الجُرَيْرِيُ: عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «لَا يَعُدُهُ عَدًّا» ، قَالَ الجُرَيْرِيُ: «فَلْكَ لِأِي يَعْدُونَ لِأِي الْعُولَا: «لَا يَعْدُونَ فِلْ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «لَا

کتاب الفتن کی سند سے معلوم ہوا کہ جابر رضی اللہ عنہ نے نہیں اس کو خَدَیقَةُ رضی اللہ عنہ نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے سنا تھا۔ لیکن اس سند پر اطمینان نہیں مل سکتا کیو نکہ اس کی سند میں الجُریْرِیُّ اَبُّو مَسْعُونُو سَعِیدُ بنُ اِیَاس ہے جو مختلط ہوئے تھے اور بعض محد ثین ان کی روایت اس حال میں لے رہے سجے مثلاا بن ابی عدی قصر مطلقار دکر رہے تھے مثلاا بن ابی عدی . قَالَ مُحَمَّدُ بنُ أَبِي عَدِيٍّ: لاَ نَكذِبُ اللهُ! سَمِعنَا مِنَ الحَرَيْرِيُّ وَهُوَ مُحْتَلِطٌ . . . . قال احمدُ بنُ حَنْبُلٍ: سَأَلْتُ ابْنَ عُلَيَّةً: أَكَانَ الجُرَيْرِيُّ الْحَدُيْرِيُّ اللهُ عَلَى اور عَنْدُ اللهُ عَلَى اور اللهُ اللهُ عَلَى اور اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اور عَدِدُ اللهُ اللهُ عَلَى اور عَدُدُ اللهُ عَلَى اور اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اور اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اور اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَدِيْرُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اور اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

خَالَدُ الوَاسِطِیُّ کی سند سے ہیں۔ اس مخصوص دینار در ہم بند ہونے والی روایت کو آیا س جریری سے مندر جہ ذیل لوگوں نے روایت کیا ہے مدمور نو میں

عَبْدُ الْوَهَّابِ

إِسْمَاعِيلُ ابْنُ عُلَيَّة

نوٹ بعض او قات عبد الوہاب اپنے اور جریری کے در میان عطاکر ذکر کرتے ہیں مثلا متدرک حاکم میں عَبْدُ الْوَهَّابِ، عَنْ عَطَاءٍ، أَنْبَأَ سَعِيدُ بْنُ إِيَاسٍ الْجُرَيْدِي البته به متن میں کاتب کی غلطی معلوم ہوتی ہے کیونکہ عبد الوہاب کا مکمل نام عبد الوہاب بن عطاہے

جريرى كے علاوه إِنَ بُو مسلمة سَعِيد بْن يزيد الأزدي اور دَاوُدَ بْنِ أَبِي هِنْد نے بَعَى اس مَتَن كو روايت كيا ہے مندا حمد ميں ہے

حَدَّثَنَا عَبْدُ الصَّمَدِ، حَدَّثَنَا أَبَانُ، حَدَّثَنَا سَعِيدُ بْنُ يَزِيدٍ، عَنْ أَبِي نَضْرَةً، عَنْ أَبِي سَعِيدٍ - الْخُدْرِيِّ، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ «يَكُونُ بَعْدِي خَلِيفَةٌ يَخْثِي الْمَالَ حَثْيًا، وَلَا يَعُدُّهُ عَدًّا عَدًّا عَدًّا عَدًّا اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ «يَكُونُ بَعْدِي خَلِيفَةٌ يَخْثِي الْمَالَ حَثْيًا، وَلَا يَعُدُّهُ عَدًّا عَدًّا اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ «يَكُونُ بَعْدِي خَلِيفَةٌ يَخْثِي الْمَالَ حَثْيًا، وَلَا يَعُدُّهُ عَدًّا اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ «يَكُونُ بَعْدِي خَلِيفَةٌ يَخْثِي الْمَالَ حَثْيًا، وَلَا يَعْدُلُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ «يَكُونُ بَعْدِي خَلِيفَةٌ يَخْثِي الْمَالَ حَثْيًا، وَلَا يَعْدُلُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَاللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ إِلَى اللهُ عَلَيْهُ إِلَيْهِ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ الللهُ عَلَيْهِ وَلَوْلُ بَعْدِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَلَا يَعْدِي عَلَيْهُ الللهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ الللهُ عَلَيْهُ الللهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ الللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ الللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ الللهُ عَلَيْهِ عَالْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلْمَا عَلَاهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَا

حَدَّثَنَا عَبْدُ الصَّمَدِ بْنُ عَبْدِ الْوَارِثِ، حَدَّثَنِي أَبِي، حَدَّثَنَا دَاوُدُ، عَنْ أَبِي نَضْرَةَ، عَنْ أَبِي سَعِيدٍ، وَجَابِرٍ، قَالَا: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «يَكُونُ فِي آخِرِ الزَّمَانِ حَلِيفَةٌ يَقْسِمُ الْمَالَ وَلَا يَعُدُهُ

جابر وابوسعيدرضى الله عنهما سے مروى ان تمام سندوں ميں منذر بن مالك إلى نَفْرَةَ ہے -جو مختلف فيه همار وابوسعيدرضى الله عنهما سے دابن سعد كہتے ہيں اس كى روايت ہميشه قابل استدلال نہيں ہے قال الله عند الله نہيں ہے قال الله عند الل

ابن حبان مشاہیر میں کہتے ہیں آخری عمر میں یہ بھی مختلط تھے

أبو نضرة المنذر بن مالك بن قطعة كان من فصحاء أهل البصرة أفلج في آخر عمره فتغير عليه حفظه مات سنة ثمان أو تسع ومائة

امام عقیلی نے اس کا شار الضعفاء میں کیاہے

اس سے معلوم ہوا کہ ابو نفزہ پر محد ثین میں اختلاف رائے پایا جاتا ہے ۔ بعض اس کو ضعیف قرار دیتے تھے اور بعض اس کی احادیث کو صحیح کہہ رہے تھے۔ امام بخاری نے اس سے کوئی روایت صحیح میں نہیں کی

إكمال تهذيب الكمال في إساء الرجال از مغلطاي ميں ہے

وفي تاريخ ابن أبي خيثمة: كان أبو نضرة عريفا، وكان يقول: إن العرافة أجوز في السنة من الشرطة؛ إن الشرطة محدثة روايات ظهور المحصدي (بو شهريار

# اختناميه

الغرض مہدی کی روایات سیاسی مقصد کے لئے بنائی گئیں -روایات کا متن اور واقعات میں مما ثلت اہل شعور کے لئے نشانی ہے -

اس کتابچہ میں مہدی کی تمام احادیث پر تبھرہ نہیں کیا گیا بلکہ صرف سنن اربعا، متدرک الحاکم، مند احمد اور مندانی یعلی کی روایات پر بحث کی گئی ہے اور ان میں وہ روایات شامل ہیں جن کو عموما اس عقیدے کے اثبات پر پیش کیا جاتا ہے۔

اللَّهُمَّ اهْدِنِي فِيمَنْ هَدَيْتَ اللَّهُمَّ اهْدِنِي فِيمَنْ هَدَيْتَ الله مجھے ہدایت دے (کر ان میں کر) جن کو ہدایت دی صححہ

روايات ظهور المحمدى (بو شهريار

# ضمیمه: مهر نبوت اور مهدی کاجسم

کہا جاتا ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے جسم اطہر پر پیٹھ پر کبوتری کے انڈے برابر ایک مسا تھا اس پر بال بھی تھے – اس کو مہر نبوت کا نام دیا گیا –اس ضمیمہ میں اس سے متعلق روایات کا جائزہ لیں گے اور دیکھیں گے کہ کن راویوں نے اس کو بیان کیا ہے

جابر بن سمرہ رضی الله عنہ سے منسوب روایات طبقات ابن سعد میں ہے

- ذِكْرٌ خَاتَمِ النُّبُوَّةِ الَّذِي كَانَ بَيْنَ كَتِفَيْ رسُولِ اللَّهِ- صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

أَخْبَرَنَا عُبَيْدُ اللَّه بْنُ مُوسَى الْعَبْسِيَّ وَالْفَضْلُ بْنُ دُكَيْنِ قَالا: أُخْبَرَنَا إِسْرَائِيلُ عَنْ سماك أَنَّهُ سَمعَ جَابِر بْنَ سَمْرةَ وصَفَ النبِي – صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ – فَقَالَ: وَرَأَيْتُ خَاتَهَهُ عَنْدَ كَتَفَيْه مثْلَ بَيْضَة الْحَمَامَة تُشْبِهُ جِسْمَهُ

سماک بن حرب نے کہا اس نے جابر رضی الله عنہ سے سنا کہ انہوں نے نبی صلی الله علیہ وسلم کا وصف بیان کیا کہا میں نے ان کے شانوں کے پاس مہر دیکھی جو کبوتری کے انڈے جیسی تھی

قَالَ: أَخْبَرَنَا عُبَيْدُ اللَّه بْنُ مُوسَي قَالَ: أَخْبَرَنَا حَسَنُ بْنُ صَالحِ عَنْ سَمَاك.حَدَّثَنى جَابِرُ بْنُ سَمُرَةً قَالَ: رَأَيْتُ الْخَاتَمَ الَّذي في ظَهرِ رَسُولِ اللَّه – صَلَّى اللَّهُ عَلَيه وَسَلَّمَ – سَلَّعَةً مثْلَ بَيْضَة الْحَمَامَة

جابر بن سمرہ نے کہا انہوں نے وہ مہر دیکھی جو رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے جسم پر تھی اس کی جنس کبوتری کے انڈے جیسی تھی

روايات ظهور المحصدي

أُخْرَنَا سُلَيْمَانُ أَبُو دَاوُدَ الطَّيَالسَّ قَالَ: أُخْرَنَا شُعْبَةُ عَنْ سَمَاكُ بْنِ حَرْبِ سَمعَ جَابرَ بْنَ سَمُرَةً .يَقُولُ: نَظَرْتُ إِلَى الْخَاتَمِ عَلَى ظَهْرِ رَسُولِ اللَّهِ – صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم – كَأَنَّهُ بَيْضَةٌ

سماک نے کہا جابر نے کہا میں نے دیکھی وہ مہر جو رسول الله کی پیٹھ پر تھی جیسے کہ کوئی انڈا ہو

صحیح مسلم میں ہے

حديث:1583و حَدَّثَنَا أَبُو بَكْر بْنُ أَبِي شَيْبَةَ حَدَّثَنَا عُبَيْدُ اللَّه عَنْ إِسْرَائِيلَ عَنْ سَمَاك أَنَّهُ سَمعَ جَابِر بْنَ سَمُرَةَ يَقُولُا كَانَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ قَدْ شَمطَ مُقَدَّمُ رَاْسه وَلحْيَته وَكَانَ إِذَا ادَّهَنَ لَمْ يَتَبَيَّنْ وَإِذَا شَعثَ رَأْسُهُ تَبَيَّنَ وَكَانَ كَثِيرَ شَعْرِ اللَّحْيَة فَقَالَ رَجُلٌ وَجْهُهُ مِثْلُ السَّيف قَالَ لَا بَلْ كَانَ مِثْلَ الشَّمْس وَالْقَمَر وَكَانَ مُسْتَديرًا وَرَأَيْتُ الْخَاتَمَ عِنْدَ كَتفه مِثْلَ بَيْضَة الْحَمَامَة يُشْبِهُ جَسَدَهُ

جابر بن سمرہ (رض) فرماتے ہیں کہ رسول اللہ (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) کے سر مبارک اور داڑھی مبارک کا اگلا حصہ سفید ہوگیا تھا اور جب آپ (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) تیل لگاتے تو سفیدی ظاہر نہ ہوتی اور جب آپ (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) کے بال پراگندہ ہوتے تو سفیدی ظاہر ہوجاتی اور آپ (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) کی داڑھی مبارک کے بال بہت گھنے تھے ایک آدمی کہنے لگا کہ آپ (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) کا چہرہ اقدس تلوار کی طرح ہے – جابر (رض) کہنے لگے کہ نہیں بلکہ آپ (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) کا چہرہ اقدس سورج اور چاند کی طرح گولائی مائل تھا اور میں نے مہر نبوت آپ کے کندھے مبارک کے پاس دیکھی جس طرح کہ کبوتر کا انڈہ اور اس کا رنگ آپ کے جسم مبارک کے مشابہ تھا۔

حديث:1584 حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ الْمُثَنَّى حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ جَعْفَرِ حَدَّثَنَا شُعْبَةٌ عَنْ سَمَاك قَالَ سَمعْتُ جَابِرَ بْنَ سَمُرَةَ قَالَ رَأَيْتُ خَاتَمًا فى ظَهْرِ رَسُول اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ كَأَنَّهُ بَيْضَةُ حَمَام

جابر بن سمرہ (رض) فرماتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) کی پشت مبارک میں مہر نبوت دیکھی جیسا کہ کبوتر کا انڈا۔ روايات ظهور المحسرى

حديث:1585و حَدَّثَنَا ابْنُ ثُمَّيْر حَدَّثَنَا عُبَيْدُ اللَّه بْنُ مُوسَى أُخْبَرَنَا حَسَنُ بْنُ صَالحِ عَنْ سَمَاك بِهَذَا الْإِسْنَادِ مِثْلَهُ

ان تمام کی اسناد میں سماک بن حرب کا تفرد ہے جس کا کہنا ہے کہ یہ کبوتر کے انڈے برابر مسا تھا

احمد کہتے ہیں سماک مضطرب الحدیث ہے

قال أبو طالب أحمد بن حميد: قلت لأحمد بن حنبل: سماك بن حرب مضطرب الحديث؟ قال: نعم. «الجرح والتعديل

قال يعقوب بن سفيان: قال أحمد بن حنبل: حديث سماك بن حرب مضطرب. «المعرفة والتاريخ

کتاب ذکر أسماء من تکلم فیه وهو موثق از الذهبی کے مطابق

كان شعبة يضعفه وقال ابن المبارك ضعيف الحديث

امام شعبة اس كى تضعيف كرتے اور ابن مبارك اس كو ضعيف الحديث قرار ديتے

سماک کا انتقال بنو امیہ کے آخری دور میں هشام بن عبد الملك کے دور میں ہوا

## أبی رمثة رضی الله عنہ سے منسوب روایات طبقات ابن سعد میں ہے

أُخْبَرَنَا الضَّحَّاكُ بْنُ مَخْلَد. أَخْبَرَنَا عَزْرَةُ بْنُ ثَابِت. أَخْبَرَنَا علْبَاءُ بْنُ أَحْمَرَ عَنْ أَبِي رِمِثَةَ قال: قال ] لى رسول الله. ص: يَا أَبًا رِمْثَةَ ادْنُ منَّى امْسَحْ ظَهْرِي. فَدَنَوْتُ فَمَسَحَتْ ظَهْرهُ ثُمَّ وَضَعَتْ · [ أَصَابِعِي عَلَى الْخَاتَمِ فَغَمَرْتُهَا. قُلْنَا لَهُ: وَمَا الْخَاتَمُ؟ قَالَ: شَعْرٌ مُجْتَمِعٌ عِنْد كَتِفَيْهِ

علْبَاءُ بْنُ أُحْمَرَ نے أبي رمثة سے روایت کیا کہ کہا مجھ سے رسول الله نے کہا اے أبي رمثة میری پیٹھ کو صاف کرو میں ایسا کیا تو میں نے پیٹھ مبارک کو چھوا پھر میری انگلی اس مہر پر لگی تو میں نے اس کو دبایا۔ ہم نے کہا یہ

مہر کیا تھی؟ کہا کچھ بال جمع تھے ان کے شانوں کے پاس

سند میں الضَّحَّاكُ بْنُ مَخْلَد، امام احمد كے نزدیك يثبج الحديث ہے

علْبَاءُ بْنُ أُحْمَرَ نے بیان کیا کہ یہ بال تھے - یہی الفاظ ا علْبَاءُ بْنُ أُحْمَرَ نے ایک دوسرے صحابی سے بھی منسوب کیے ہیں

طبقات ابن سعد میں ہے

أُخْبَرَنَا عَفَّانُ بْنُ مُسْلِمٍ وَهِشَامٌ أَبُو الْوَلِيدِ الطَّيَالِسَّ وَسَعْدُ بْنُ مَنْصُورِ قَالُوا: أُخْبَرَنَا عُبيْدُ اللَّهِ ] بْنُ إِيَاد بْنِ لَقِيطٍ. حَدَّثَنى إِيَادُ بْنُ لَقِيطٍ عَنْ أَبِي رِمْثَةَ قَالَ: انْطَلَقْتُ مَعَ أَبِي نَحْو صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهٍ وَسَلَّمَ – قَالَ: فَنَظَرَ أَبِي إِلَى مثْلِ السَّلْعَةَ بَيْنَ كَتَفَيْهِ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنِّي ﴿ لَكَأَطُبُ الرّجَالِ أَلا أَعَالِجُهَا لَكَ؟ فَقَالَ: لا طَبِيبُهَا الَّذِي خَلَقَهَا

 $|\hat{j}|^2$  بُنُ لَقیط نے أَبِی رَمْثَةً سے روایت کیا کہ میں اپنے باپ کے ساتھ رسول الله صَلَّی اللَّهُ عَلَیْه وَسَلَّمَ کے پاس گیا تو میرے باپ نے ایک چیز شانوں پر دیکھی تو کہا یا رسول الله میں لوگوں کا طبیب جیسا ہوں کیا اس کا علاج نہ کر دوں ؟ فرمایا : نہیں اس کا علاج وہ کرے گا جس نے اس کو خلق کیا

اس سند میں عُبیُّدُ اللَّه بْنُ إِیَاد بْنِ لَقیط المتوفی ۱٦٩ ه ہے جس کو البزار نے ضعیف کہا ہے

أَخْبَرَنَا يَعْقُوبُ بْنُ إِسْحَاقَ الْحَضْمَى. حَدَّثَنى حَمَّادُ بْنُ سَلَمَةً عَنْ عَاصِم عَنْ أَبِي رِمْثَةَ قَالَ: ] -أَتَيْتُ رِسُولَ اللّهِ – صَلّى اللّهُ عَلَيهِ وَسَلّمَ – فَإِذَا فِي كَتِفِهِ مِثْلَ بَعْرِةِ الْبَعِيرِ أَوْ بَيضَةِ الْحَمَامَةِ

[ فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَلا أَدَاوِيكَ مِنْهَا؟ فَإِنَّا أَهْلُ بَيْتٍ نَتَطَبَّبُ. فَقَالَ: يُدَاوِيهَا الَّذِي وَضَعَهَا

عَاصم نے أبي رَمْثَةً سے روایت کیا کہ میں رسول الله صلی الله علیہ وسلم پاس پہنچا تو ان کے شانے پر اونٹ کی آنکھ یا کبوتری کے انڈے جیسی تھی تو میں کہا اے رسول الله یہ کیا ہے اس کی دوا آپ کیوں نہیں لیتے ؟ میں اپنے گھر والوں کا طبیب ہوں پس فرمایا اس کو دوا دے گا جس نے اس کو بنایا

سند میں عاصم بن بهْدلة اور حماد بن سلمہ دونوں مختلط ہوئے ہیں

#### قرہ سے منسوب روایات

طبقات ابن سعد میں ہے

أَخْرَنَا الْفَضْلُ بْنُ دُكَيْن. أَخْرَنَا زُهَيْرٌ عَنْ عُرْوَةَ بْنِ عَبْدِ اللَّه بْنِ قُشَيْر. حَدَّتَنِي مُعَاوِيَةٌ بْنُ قُرَّةَ عَنْ أَبِيه قَالَ: أَتَيْتُ رَسُولَ اللَّه – صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ – فِي رَهْط مِنْ مُزَيْنَةَ فبايعته وإن قميصه لمطلق ثم أدخلت يدي في جَيْبِ قميصه فَمسسْتُ الْخَاتَمَ

مُعَاوِيَةٌ بْنُ قُرَّةَ نے اپنے باپ سے روایت کیا کہا میں رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے پاس پہنچا ایک مزینہ کے گروہ کے ساتھ ان کی ہم نے بیعت کی .. پھر میں نے ان کی قمیص کی جیب میں ہاتھ داخل کر کے انکی مہر کو چھوا

اس کی سند میں قرہ بن آیاس ہیں

کتاب جامع التحصیل از العلائی کے مطابق

قرة بن إياس والد معاوية بن قرة أنكر شعبة أن يكون له صحبة والجمهور أثبتوا له الصحبة والرواية

قرة بن إیاس ..... شعبہ نے انکار کیا ہے کہ یہ صحابی تھے اور جمہور کہتے ہیں کہ ثابت ہے کہ صحابی ہیں

امام شعبہ کی اس رائے کی وجہ احمد العلل میں بتاتے ہیں

قال عبد الله بن أحمد: حدثني أبي. قال: حدَّثنا سليمان ابو داود، عن شعبة، عن معاوية -يعني ابن قرة – قال: كان أبي يحدثنا عن النبي – صلى الله عليه وسلم -، فلا أدري سمع منه، أو حدث عنه

عبد الله بن احمد اپنے باپ سے روایت کرتے ہیں کہ سلیمان نے شعبہ ہے انہوں نے معاویہ سے روایت کیا کہ میرے باپ قرہ نبی صلی الله علیہ وسلم سے روایت کرتے تھے پس میں نہیں جانتا کہ انہوں نے سنا تھا یا صرف ان کی بات بیان کرتے تھے

جب معاویہ بن قرہ کو خود ہی شک ہو کہ باپ نے واقعی رسول الله سے سنا بھی تھا یا نہیں تو آج ہم اس کو کیسے قبول کر لیں؟

لہذا روایت ضعیف ہے

#### عبد الله بن سرجس سے منسوب روایات

أَخُٰرِنَا أَحْمَدُ بْنُ عَبْد اللَّه بْنِ يُونُسَ وَخَالِدُ بْنُ خَدَاشَ عَنْ حَمَّاد بْن زَيْد. أَخْبَرَنَا عَاصِمٌ ] الأَحْوِلُ عَنْ عَيد اللَّه بْن سَرِجس قَالَ: أَتَيْتُ رَسُولَ اللَّه – صَلَّى اللَّهُ عَلَيه وَسَلَّمَ – وَهُو جَالسَّ الأُحْوِلُ عَنْ عَيد اللَّه بْن سَرِجس قَالَ: أَتَيْتُ رَسُولَ اللَّه – صَلَّى اللَّهُ عَلَيه وَسَلَّم أَوْ وَهُو جَالسَّ فَى أَصْحَابه. فَذُرْتُ مَنْ خَلْفه فَعَرَفَ الَّذِي أَرِيدُهُ. فَأَلْقَى الرِّدَاءَ عَنْ ظَهْره. فَنَظَرْتُ إِلَى الْحَاتَمِ عَلَى بَعْض الْكَتَف مثْلَ الْجُمْعِ. قَالَ حَمَّادٌ: جُمْعُ الْكَفَّ. وَجَمْعَ حَمَّادٌ كَفَّهُ وَضَم أَصَابِعَهُ. حَوْلُهُ خَيلانٌ كَأَنَّهَا النَّالِيلُ. ثُمَّ جَئْتُ فَاسْتَقْبَلْتُهُ قَقُلْتُ: غَفَرَ اللَّهُ لَكَ يَا رَسُولَ اللَّه! قَالَ: وَلَك! فَقَالَ لَهُ بَعْضُ الْقَوْم: يَسْتَغْفُر لَذَنْبِكَ وَللُهُ وَلَيْم وَلَكُ المَّوْمِنيَ عَلَى اللَّه بْنِ يُونُسَ عَمْد. 19. هَكَذَا قَالَ أَحْمَدُ بْنُ عَبْد اللَّه بْنِ يُونُسَ

عَاصمٌ الأُحْوَلُ نے عبد الله بن سرجس سے روایت کیا کہا میں رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے پاس پہنچا وہ اصحاب کے ساتھ بیٹھے ہوئے تھے میں ان کے پیچھے آیا تو وہ جان گئے میں کیا چاہتا ہوں پس آپ صلی الله علیہ وسلم نے پیٹھ پر سے چادر ہٹا دی تو میں نے وہ مہر دیکھی جو شانوں میں سے بعض پر تھی جیسے جمع ہو – حماد نے کہا جیسے مٹھی بنائی – اس کے گرد جیسے مٹھی جوں – پھر میں ان کے سامنے آیا اور میں نے کہا الله آپ کی مغفرت ایسا تھا جیسے مسے ہوں – پھر میں ان کے سامنے آیا اور میں نے کہا الله آپ کی مغفرت کرے یا رسول الله! فرمایا اور تمہاری بھی مغفرت کرے – ان سے بعض قوم نے کہا رسول الله نے تمہاری مغفرت مانگی ؟ کہا ہاں تمھاری بھی! اور تلاوت کیا اور اپنے لیے استغفار کرو اور مومنوں اور مومنات کے لئے سورہ محمد – ایسا أُحْمَدُ بْنُ عَبْد اللَّه بْنُ عَبْد اللَّه

عبد الله بن سرجس کی سند سے دیگر کتب میں بھی ہے مثلا

#### صحيح مسلم

عَنْ عَبْدِ اللَّه بْنِ سَرْجِسَ – رضي الله عنه – قَالَ رَأَيْتُ النَّبِيَّ – صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ – وَأَكَلْتُ مَعَهُ خُبْزًا وَلَحْمًا أَوْ قَالَ ثَرِيدًا قَالَ فَقُلْتُ لَهُ أَسْتَغْفَر لَكَ النَّبِيِّ – صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ – قَالَ نَعَمْ وَلَكَ ثُمَّ تَلَا هَذِهِ الْآَيَةِ (وَاسْتَغْفَرْ لَذَنْبِكَ وَللْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَات) قَالَ ثُمَّ دُرْتُ خَلْفَهُ فَنَظَرْتُ إِلَى خَاتَمِ النُّبُوَّة بِيْنَ كَتَفَيْه عنْدَ نَاغض كَتفه الْيُسْرَى (9) جُمْعًا (10) عَلَيْه خيلانٌ (11) كَأَمْثَالِ الثَّالِيلِ. (م 7/ 86 – 87)

### مسند احمد کی روایت ہے

حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّزَاقِ، أَخْبَرَنَا مَعْمَرٌ، عَنْ عَاصِمِ بْنِ سُلَيْمَانَ، عَنْ عَبْدِ الله بْنِ سَرْجِسَ، قَالَ: " تَرَوْنَ هَذَا الشَّيْخَ، يَعْنِي نَفْسَهُ، كَلَّمْتُ نَبِي الله صَلِّي اللهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ، وَأَكَلْتُ مَعَهُ، وَرَأَيْتُ الْعَلَامَةَ الَّتِي بَيْنِ كَتَفَيْه، وَهِيَ فِي طَرَف نُغْضِ كَتفه الْيُسْرَى، كَأَنَّهُ جُمْعٌ، يَعْنِي الْكَفَّ الْمُجْتمعَ، وَقَالَ (2) " بيده فَقَبَضَهَا عَلَيه، خيلَانٌ كَهَيْئَة الثَّالِيل

حَدَّثَنَا أَبُو سَعِيدٍ، حَدَّثَنَا ثَابِتٌ، حَدَّثَنَا عَاصمٌ، عَنْ عَبْدِ اللَّه بْنِ سَرْحِسَ: «أَنَّهُ رَأَي الْخَاتَمَ الَّذِي بِبْنِ كِتَفَى النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَقَدْ رَأَى النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَلَمْ تَكُنْ لَهُ صَحْبَهُ» (حم) 20774

حَدَّثَنَا بَكْرُ بْنُ عِيسَى أَبُو بِشْرِ اِلرَّاسِبِيُّ، حَدَّثَنَا ثَابِتٌ أَبُو زَيْدِ الْقَيْسِيُّ، عَنْ عَاصِمِ الْأَحْوَل، أَنَّهُ - قَالَ: «قَدْ رَأَى عَبْدُ اللَّه بْنُ سَرِجِسَ رَسُولَ اللَّه صلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ، غَيْرَ أَنَّهُ لَمْ تَكُنْ لَهُ صُحْبَةٌ» (حم) 20779

لیکن امام احمد کا کہنا ہے عبد الله بن سرجس صحابی نہیں اس نے رسول الله کو صرف دیکھا سنا نہیں

السَّائبَ بْنَ يَزِيدَ سے منسوب روایات صحیح بخاری میں ہے روايات ظهور المحمدي ابو شهريار

حَدَّثَنَا قُتَيْبَةٌ بْنُ سَعِيد، حَدَّثَنَا حَاتَمٌ، عَنِ الجَعْد بْنِ عَبْد الرَّحْمَنِ، قَالَ: سَمِعْتُ - 6352 السَّائَبُ بْنُ يَزِيدَ، يَقُولُ: ذَهَبَتْ بِي خَالَتِي إِلَى رَسُول اللَّه صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ، فَقَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّه، إِنَّ ابْنَ أُخْتَى وَجِعٌ، «فَمَسَحَ رأسي، وَدَعَا لِى بالْبَرَكَة، ثُمَّ تَوَضَّأُ فَشَرِبْتُ منْ وَضُوئه، «ثُمْ قُمْتُ خَلْفَ ظَهْرِه، فَنَظَرْتُ إِلَى خَاتَهِ بَيْنَ كَتِفَيْه، مثْلَ زِرِّ الحَجَلَةِ

السَّائَبَ بْنَ یَزِیدَ نے کہا میں اپنی خالہ کے ساتھ رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے پاس گیا پس انہوں نے کہا یا رسول الله میرے بھانجے کو مرگی ہے پس اپ نے میرے سر کا مسح کیا اور برکت کی دعا کی پھر وضو کیا پس میں نے وضو کا پانی پیا پھر میں ان کی پیٹھ پیچھے کھڑا ہوا تو دیکھا وہاں ایک مہر تھی زر الحَجَلَة کا ابھار ہو

يهى روايت كتاب الشريعة از أبو بكر محمد بن الحسين بن عبد الله الآجُرَيُّ البغدادي (المتوفى: 360هـ) مين بـــ

وحَدَّثَنَا إِسْحَاقُ بْنُ أَبِي حَسَّانَ الْأَهْاَطِيَّ قَالَ: حَدَّثَنَا هَشَامُ بْنُ عَمَّارِ الدِّمَشْقِيَّ قَالَ: حَدَّثَنَا حَاتمُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ قَالَ: حَدَّثَنَا الْجُعَيْدُ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ أُوْسِ قَالَ: سَمَعْتُ السَّائِبَ بْنَ يَزِيدَ يَقُولُ: ذَهَبَتْ بِي خَالَتِي إِلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّه إِنَّ ابْنَ أُخْتَى وَجَعٌ , فَمَسَحَ رَأْسِي وَدَعَا لِي بِالْبَرَكَة , ثُمَّ تَوَصَّلُ فَشَرِبْتُ مِنْ وَضُوئِه , ثُمَّ قُمْتُ خَلْفَ " ظَهْرِهِ فَنَظَرْتُ إِلَى خَامَّهِ بَيْنَ كَتِقْيِهِ مِثْلِ زِرِّ الْحَجَلَةِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تَسْلِيمًا كَثِيرًا

ان دونوں کی سند میں الجعد بن عبد الرحمن بن أوس أبو زید الکندي ہے اور امام علی المدینی کا کہنا ہے کہ امام مالک اس سے کچھ روایت نہ کرتے تھے

كذا ذكره أبو الوليد الباجي في كتاب «التعديل والتجريح» وقال: قال علي ابن المديني: لم يرو . عنه مالك بن أنس شيئا

اس حدیث کے الفاظ غیر واضح ہیں - صحیح بخاری میں ہے

، قَالَ ابْنُ عُبَيْدِ اللَّهِ الْحُجْلَةُ: مِنْ حُجَلِ الْفَرَسِ الَّذِي بَيْنَ عَيْنَيْهِ

محمد بن عبیداللہ نے کہا کہ «حجلة» ، «حجل الفرس» سے مشتق ہے جو گھوڑے کی اس سفیدی کو کہتے ہیں جو اس کی دونوں آنکھوں کے بیچ میں ہوتی ہے۔

اس سے کچھ واضح نہیں ہوا کہ یہ مہر یا مساکس قسم کا تھا

اس کے برعکس دلائل النبوہ از بیہقی اور شرح السنہ از بغوی میں ہے

وَحَكَى أَبُو سُلَيْمَانَ " عَنْ بَعْضهِمْ: أَنَّ رِزَّ الْحَجَلَة: بَيْضُ الْحَجَلِ

ان الفاظ کا مطلب مادہ پرندے کا انڈا ہے

ابو سعید الخدری رضی الله عنہ سے منسوب روایات مسند احمد میں ہے

حَدَّثَنَا سُرِيْجٌ، حَدَّثَنَا أَبُو لَيْلَى، قَالَ أَبِي: " سَمَّاهُ سُرَيْجٌ؛ عَبْدَ اللَّه بْنَ مَيْسَرَةَ الْخُراسَانَ "، عَنْ -عَتَّابِ الْبَكْرِيُّ قَالَ: كُنَّا نُجَالِسُ أَبَا سَعِيد الْخُدْرِيِّ بِالْمَدِينَةِ، فَسَأَلْتُهُ عَنْ خَاتَم رَسُولِ اللَّه صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ الَّذِي كَانَ بَيْنَ كَتَقَيْه، فَقَالَ: بأُصْبُعه السَّبَّابَة، «هَكَذَا لَحْمٌ نَاشزٌ بَيْنَ كَتَفَيْه صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ» (حم) 11656 اللهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ» (حم) 11656

عَتَّابِ الْبَكْرِيِّ نے کہا ہم ابو سعید الخدری کے ساتھ مدینہ میں مجلس کرتے پس ان سے پوچھتے رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی مہر نبوت پر جو ان کے شانوں کے درمیان تھی –پس انہوں نے کہا شہادت کی انگلی کی طرح – اس کا گوشت تھا کندھوں کے درمیان

عَتَّابِ الْبَكْرِيِّ ، ابن حجر كے نزديک مقبول ہے ايسا وہ مجہول كہنے كى بجائے كہتے ہيں - البتہ روايت ميں ہے كہ يہ انگلى كى طرح گوشت تھا

> ابو زید عَمْرُو بْنُ أُخْطَبَ رضی الله عنہ سے منسوب روایات مسند احمد میں ہے

حَدَّثَنَا حَرَمِيِّ بْنُ عُمَارَةَ، قَالَ: حَدَّثَنى عَزْرَةُ الْأَنْصَارِيُّ، حَدَّثَنَا عَلْبَاءُ بْنُ أَحْمَرَ، حَدَّثَنَا أَبُو – زَيْد، قَالَ: قَالَ لِي رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ: «اقْتَرِبْ منِّى»، فَاقْتَرْبْ منْهُ، فَقَالَ: «أَدْخلْ يَدَكَ فَامْسَحْ ظَهْرِي»، قَالَ: فَأَدْخَلْتُ يَدِي فِي قَمِيصِه، فَمَسَحْتُ ظَهْرَهُ، فَوَقَعَ خَاتَمُ روايات ظهور المحمدي ابو شهريار

النُّبُوَّةِ بَيْنَ إِصْبَعَيِّ، قَالَ: فَسُئِلَ عَنْ خَاتَمِ النُّبُوَّةِ، فَقَالَ: «شَعَرَاتٌ بَيْنَ كَتِفَيْهِ» (حم) 20732

علْبَاءُ بْنُ أُحْمَرَ نے کہا ابو زید نے کہا رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے مجھ سے کہا میرے پاس آو - پس میں ان کے پاس گیا - اپ نے فرمایا اپنا ہاتھ داخل کرو اور میری کمر کو مسح کرو - پس میں نے قمیص میں ہاتھ داخل کیا اپ کی پیٹھ کا مسح کیا تو میرا ہاتھ پڑا مہر النبوت پر جو انگلی کے بیچ میں آئی - پس میں نے اس مہر نبوت پر سوال کیا - پس اپ نے فرمایا یہ بال ہیں کندھوں کے درمیان

حَدَّثَنَا زَيْدُ بْنُ الْعُبَابِ، حَدَّثَنِي حُسَيْنُ بْنُ وَاقد قَالَ: سَمعْتُ أَبَا نَهِيك يَقُولُ: سَمعْتُ أَبَا زَيْد عَمْرُو بْنَ أَخْطَب قَالَ: «رَأَيْتُ الْخَاتَمَ الَّذِي بَيْنَ كَتَفَيْ رَسُول اللَّه صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ كَرَجُلِ قَالَ بِإِصْبَعه الثَّالثَة هَكَذَا، فَمَسَحْتُهُ بِيَدِي» (حم) 22882

أَبَا نَهيك عثمان بن نهيك الأزدي الفراهيدي كہتے عَمْرَو بْنَ أُخْطَبَ نے كہا ميں نے وہ مہر ديكھى جو رسول الله صلى الله عليہ وسلم كے شانوں كے درميان تھى جيسا كہ ايك آدمى نے اپنى تيسرى انگلى سے اس طرح كہا، ميں نے اسے ہاتھ سے چھوا

سند میں عثمان بن نھیك الأزدي الفراھیدي مجہول ہے

حَدَّثَنَا أَبُو عَاصِم، حَدَّثَنَا عَزْرَةُ، حَدَّثَنَا عَلْبَاءُ بُنْ أَحْمَر، حَدَّثَنَا أَبُو زَیْد قَالَ: قَالَ لی رَسُولُ اللّه – صَلَّی اللهُ عَلَیه وَسَلَّمَ: «یَا أَبَا زَیْد اذْنُ منِّی، وَامْسَحْ ظَهْرِی». وَکَشَفَ ظَهْرَهُ، فَمَسَحْتُ ظَهْرَهُ، وَجَعَلْتُ الْخَاتَمَ بَیْنَ أَصَابِعی. قَالَ: فَغَمَرْتُهَا. قَالَ فَقیلَ: وَمَا الْخَاتَمُ؟ قَالَ: شَعَرَّمُجْتَمعٌ عَلَی کَتفه. (حم) 22889

أُخْرَنَا أَبُو يعْلَى، حَدَّثَنَا عَمْرُو بْنُ أَبِي عَاصِمِ النَّبيلُ، حَدَّثَنَا أَبِي، حَدَّثَنَا عَزْرَةُ بْنُ ثَابِتِ، حَدَّثَنَا - عَلْبَاءُ بْنُ أَحْمَر الْيَشْكُرِيُّ، حَدَّثَنَا أَبُو زَيْد، قَالَ: قَالَ لِي رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ: "ادْنُ مِنِّي فَامْسَحْ ظَهْرِي". قَالَ: فَكَشَفْتُ عَنْ ظَهْرِهِ، وَجَعَلْتُ الْخَاتَمَ بَيْنَ أُضْعِي فَغَمَرْتُهَا،

قيلَ: وَمَا الْخَاتَمُ؟ قَالَ: شَعْرٌ مُجْتَمعٌ عَلَى كَتفه (رقم طبعة با وزير: 6267) , (حب) 6300 قيلَ: وَمَا الْخَاتَمُ؟ قَالَ: شَعْرٌ مُجْتَمعٌ عَلَى كَتفه (رقم طبعة با وزير: 6267) , (حب)

علْبَاءُ بْنُ أُحْمَرَ نے ابو زید کا قول بیان کیا کہ مہر اصل میں بال جمع تھے

سلمان الفارسي رضي الله عنہ كي روايت

مسند احمد میں سلمان کے ایمان لانے کے قصے کی روایت ہے

وَقُمْتُ خَلْفَهُ، فَوَضَعَ رِدَاءَهُ، فَإِذَا خَاتَمُ النُّبُوَّةِ، فَقُلْتُ: أَشْهَدُ أَنَّكَ رَسُولُ اللهِ

میں ان کے پیچھے کھڑا ہوا اس پر سے چادر کو ہٹایا تو کہا میں گواہی دیتا ہوں اپ نبی ہیں

سند ضعیف ہے - سند میں أبي قُرَّةَ الْكَنْدِيِّ ہے جس كى توثيق نہيں ملى

طبرانی میں ہے سلمان نے خبر دی

فَإِنَّهُ النَّبِيُّ الَّذِي بَشَّرَ بِهِ عِيسَى عَلَيْهِ السَّلَامُ، وَآيَةٌ ذَلِكَ أَنَّ بَيْنَ كَتِفَيْهِ خَاتَمَ النُّبُوَّة

یہ نبی ہیں جن کی بشارت عیسی علیہ السلام نے دی اور اس کی نشانی یہ ہے کہ ان کے شانوں کے درمیان نبوت کی مہر ہے

سند میں السَّلْمُ بْنُ الصَّلْتِ مجہول ہے

طبرانی الکبیر میں ہے سلامة العجلی نے کہا سلمان نے خبر دی

بَيْنَ كَتِفَيْهِ خَاتَمُ النُّبُوَّةِ

ان کے شانوں کے درمیان مہر نبوت ہے

لسان المیزان از ابن حجر کے مطابق سلامہ مجہول ہے

طبرانی الکبیر اور مستدرک الحاکم میں ہےعبد الله بن عبد القدوس نے أُبُو الطُّفَیْل کی سند سے روایت کیا کہ سلمان نے خبر دی

روايات ظهور المحمدي (بو شهريار

فَنَظَرْتُ إِلَى خَاتَمِ النَّبُوَّةِ بَيْنَ كَتِفَيْهِ، فَقُلْتُ: اللهُ أَكْبَرُ، هَذِهِ وَاحِدَةٌ،

جب نظر ختم نبوت پر گئی جو شانوں کے درمیان تھی میں بولا الله اکبر یہ وہی ہے

سند میں عَبْدُ الله بْنُ عَبْد الْقُدُّوس سخت ضعیف راوی ہے

معلوم ہوا کہ اس قسم کا کوئی اہل کتاب کا قول تھا

دلائل النبوہ از بیہقی میں ہے

أَخْبَرَنَا أَبُو عَبْد الله الْحَافظُ، وَأَبُو بَكْرِ أَحْمَدُ بْنُ الْحَسَنِ الْقَاضِ، قَالَا: أَخْبَرَنَا أَبُو الْعَبَّاسِ مُحَمَّدُ بْنُ يَعْفُوبَ قَالَ: حَدَّثَنَا يُونُسُ بْنُ بُكِيْر، عَنْ مُحَمَّد بْنِ اسْحَاقَ قَالَ: حَدَّثَني عَاصِمُ بْنُ عُمَر بْنِ قَتَادَةَ، عَنْ مَحْمُود بْنِ لَبِيد، عَنِ ابْنِ عَبَّاسِ قَالَ: حُدَّثَني سَلْمَانُ الْفَارِسِ قَالَ: كُنْتُ مِنْ أَهْلِ فَارِسَ مِنْ أَهْلِ أَصِبَهَانَ .... وَإِنَّ فِيهِ عَلَامَات لَا تَخْفَى: بَيْنَ كَتَفَيْهِ خَاتَمُ النَّبُوةَ

سلمان نے خبر دی کہ وہ فارس اصفہان کے ہیں ... انہوں نے رسول الله کی علامت جو چھپی نہیں تھیں دیکھیں کہ ان کے شانوں کے درمیان مہر نبوت ہے

سند میں أحمد بن عبد الجبار بن محمد العطاردي الكوفي ضعيف ہے جو مدلس بھی ہے

# ابن عباس رضى الله عنه كى روايت

دلائل النبوہ از بیہقی میں ہے

أُخْرَنَا أَيُو عَبْد الرَّحْمَن بْنُ مَحْبُوبِ الدَّهَانُ، أُخْرَنَا الْعُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّد بْن هَارُونِ، أُخْرَنَا أُحْمَدُ بْنُ مُحَمَّد بْن هَارُونِ، أُخْرَنَا أُحْمَدُ بْنُ مُحَمَّد بْنُ مَرْوَانَ، عَن الْكَلْبِي، عَنْ أَبِي صَالح، قَالَ انْهُ مُحَمَّد بْنُ مَرْوَانَ، عَن الْكَلْبِي، عَنْ أَبِي صَالح، قَالَ ابْنُ عَبَاسِ: إِنَّ حَبْراً مِنْ أُحْبَارِ الْيَهُودِ دَخَلَ عَلَى رَسُولِ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ذَاتَ يَوْم وَكَانَ قَالِ اللهُ عَلَيْه وَسُلْمَ ذَاتَ لَوْم وَكَانَ قَارِنَا لِلْتُوْرَاة فَوَافَقَهُ وَهُو يَقْرَأُ سُورَة يُوسُفَى كَمَا أُنْزَلَتْ عَلَى مُوسَى فِي التَّوْرَاة فَقَالِ لَهُ الْحَبْرُ: يَا مُحَمَّدُ، مَنْ عَلَمَكَهَا؟ قَالَ: «اللهُ عَلَمَنيهَا» ، قَالَ: فَتَعَجَّبُ الْحَبْرُ لَمَا سَمعَ مَنْهُ فَرَجَعَ إِلَى الْيَهُودِ، فَقَالَ لَهُمْ: أَتَعْلَمُونَ وَالله إِنَّ مُحَمَّدًا لَيَقْرُأُ الْقُرْآنَ كَمَا أُنْزِلَ فِي التَّوْرِاة، قَالَ: قَانْطَلَقَ بِنَكُومُ وَالله إِنَّ مُحَمَّدًا لَيَقْرُأُ الْقُرْآنَ كَمَا أُنْزِلَ فِي التَّوْرِاة، قَالَ: قَالْطَلَقَ بِنَى كَتَفِيهُ فَرَاتُ مَلْوا اللهُ مَنَّ مَنْ عَلَمُنِهُ وَبِلْكُوا اللهِ مَنَّى ذَخُلُوا عَلَيْهِ فَجَعُلُوا

يَسْتَمعُونَ إِلَى قَرَاءَته لِسُورَة يُوسُفَ، فَتَعَجَّبُوا مِنْهُ وَقَالُوا: يَا مُحَمَّدُ، مَنْ عَلَّمَكَهَا؟ فَقَالَ رَسُولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ: «عَلَّمَنيهَا اللهُ» ، وَنَزَلَ: {لَقَدْ كَانَ فِي يُوسُفَ وَإِخْوَتِه آيَاتٌ للسَّائلينَ} [يوسف: 7] . يَقُولُ لِمَنْ سَأَلَ عَنْ أُمْرِهِمْ وَأَرَادَ أَنْ يَعْلَمَ عِلْمَهُمْ، فَأَسْلَمَ الْقُوْمُ عِنْدَ ذَلِكَ

الْكَلْبِّى نَے ْ أَبِى صَالح سے روایت کیا کہ ابن عباس نے کہا علمائے یہود میں سے ایک عالم رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے پاس ایک روز آیا اور وہ توریت کی قرات کرتا تھا اور رسول الله اس وقت سورہ یوسف قرات کر رہے تھے جیسی موسی پر توریت میں نازل ہوئی - پس حبر یہود نے کہا اے محمد کس نے یہ سکھائی؟ اپ نے فرمایا الله نے - یہودی حیران ہوا جب اس نے سورت سنی پھر یہود کے پاس گیا اور ان سے کہا کیا تم کو معلوم بھی ہے الله کی قسم محمد تو قرآن میں قرات کرتا ہے ایسا ہی توریت میں ہے - پس ایک گروہ یہود اپ صلی الله علیہ وسلم کے پاس آیا اور ان کو صفت سے پہچان گیا اور ان کی مہر کو دیکھا جو شانوں کے درمیان تھی پس وہ سورہ یوسف سننے لگے اور حیران ہوتے رہے اور بولے اے محمد کس نے سکھائی؟ اپ نے فرمایا الله نے سکھائی؟ اپ نے

اس کی سند الکلبی کی وجہ سے ضعیف ہے

الْمسْوَرِ بْنِ مَخْرَمَةً رضى الله عنہ كى روايت طبرانى الكبير ميں روايت ہے

حَدَّثَنَا أَحْمَدُ بِنُ دَاوُدَ الْمَكِّيُّ، ثنا النَّعْمَانُ بْنُ شَبْلٍ الْبَاهليَّ، حِ وَحَدَّثَنَا مُوسَى بْنُ هَارُونَ، ثنا يَعْمَى الْحَمَّلِيَّ قَالَا: ثنا عَبْدُ الله بْنُ جَعْفَرِ الْمُخَرِمَى، قَالَ: حَدَّثَنَى عَمَّتِي أُمُّ بَكْرِ بنْتُ الْمسْوَرِ بن مَخْرَمَةً قَالَ: مَرْ بِي يَهُوديِّ وَأَنَا خَلْفَ النَّبِي صَلِّى اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، «وَالنَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، النَّبُوِّة فِي ظَهْرِه» ، فَقَالَ هُوالنَّبِي صَلَّى اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ، النَّبُوِّة فِي ظَهْرِه» ، فَقَالَ الْيُهُوديُّ الْوَعْبُ ثُوْبِهُ عَلَى ظَهْرِه ، فَذَهَبْتُ أَرْفَعُ ثَوْبِهُ النَّبِي صَلَّى اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ عَلَى ظَهْرِه «فَنَفَح النَّبِي صَلَّى اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ عَلَى ظَهْرِه «فَنَفَح النَّبِي صَلَّى اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ عَلَى ظَهْرِه

أُمُّ بَكْر بنْتُ الْمَسْوَر بْن مَخْرَمَة نے اپنے باپ سے روایت کیا کہ ایک یہودی گزرا اور میں نبی صلی الله علیہ وسلم کے پیچھے تھا اور رسول الله وضو کر رہے تھے تو کمر پر سے کپڑا تھا اور وہاں نبوت کی مہر تھی۔ پس یہودی بولا اس کپڑے کو ہٹاو۔ پس میں رسول الله کے پاس گیا ان کی پیٹھ پر سے کپڑا ہٹا دیا – پس نبی صلی الله علیہ وسلم نے ایک چلو پانی کا میرے منہ پر مارا

سند ضعیف ہے أُمُّ بَكْرِ بِنْتُ الْمسْوَرِ بْنِ مَخْرَمَةً راویہ مجہول ہے

## أُمُّ خَالد بِنْتُ خَالد کی روایت طبرانی میں ہے

حَدَّثَنَا مَسْعَدَةُ بْنُ سَعْد الْعَطَّارُ، وَعَبْدُ الله بْنُ الصَّقْرِ السَّكَّرِيَّ، قَالَا: ثنا مُحَمَّدُ بْنُ الْمُنْذرِ الْحزَامِيَّ، ثنا بَكَّارُ بْنُ جَارَسْتَ، ثنا مُوسَى بْنُ عُقْبِهَّ، حَدَّثْنِي أُمُّ خَالد بنْتُ خَالد، قَالَتْ: «أَتَيَتُ النَّبِي صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ فَنَظَرْتُ إِلَى خَاتَمِ النَّبوَّة بَيْنَ كَتفَيْه

اس کی سند ضعیف ہے - سند میں بَگَارُ بْنُ جَارَسْتَ جس کو لین الحدیث کہا جاتا ہے

مستدرک الحاکم میں بھی ہے

حَدَّثَنَا أَبُو مُحَمَّد أَحْمَدُ بْنُ عَبْد اللَّه الْمُرَنَّ، ثنا مُحَمَّدُ بْنُ عَبْد اللَّه الْحَضْرَمَىَّ، ثنا عَبْدُ اللَّه بْنُ عُمرَ بْنِ أَبَانَ، ثنا خَالدُ بْنُ سَعِيد بْنِ عَمْو بْنِ سَعِيد، سَمَعْتُ أَبِي يَذْكُرُ، عَنْ عَمْه خَالد بْنِ سَعِيد الْأَكْبَر، أَنَّهُ قَدَم مَنْ أَرْضِ الْحَبَشَة وَمَعَهُ سَعِيد الْأَكْبَر، أَنَّهُ قَدَم مَنْ أَرْضِ الْحَبَشَة وَمَعَهُ الْبنتُهُ أُمُّ خَالد، فَجَاء بِهَا إِلَى رَسُولِ اللَّه صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ وَعَلَيْها قَميصٌ أَصْفَرُ وَقَدْ أَعْجَبَ الْبَاتُهُ أُمُّ خَالد، فَجَاء بِهَا إِلَى رَسُولِ اللَّه صَلَى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ وَعَلَيْها رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ بِكَلَامِ الْحَبَشَة وَمَنْ عَضْ كَلام الْحَبشَة فَرَاطنَهَا رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ بِكَلَامِ الْحَبشَة سَنَهْ سَنَهْ وَهَي بالْحَبشَة حَسَنٌ حَسَنٌ، ثُمَّ قَالَ لَهَا رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ فَوَضَعَتْ يَدَهَا عَلَى مَوْضِع خَاتَمِ النَّبُوةَ قَاْخَدَهَا أَبُوهِا، فَقَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ فَوْضَعَتْ يَدَهَا عَلَى مَوْضِع خَاتَمِ النَّبِوَّةَ قَاْخَدَهَا أَبُوهِمَا صَعِيمُ الْإِسْنَاد قَد اتَّقَقَ الشَّيْخَان عَلَى إِخْراج رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ: بْنَ عَمْرُو بْنِ سَعِيد، عَنْ آبَائه وَعُمُومَته، وَهَذه أَمُّ خَالد بِنْتُ خَالد بْنْتُ خَالد بْنْتُ خَالد رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ، وَقَدْ رَوْتُ عَنْهُ وَعُمُومَته، وَهَذه أَمُّ خَالد بِنْتُ خَالد رَسُولُ اللَّه صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ، وَقَدْ رَوْتُ عَنْهُ بَعْدَدُ لَكَ رَسُولَ اللَّه صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَسُلَّمَ، وَقَدْ رَوْتُ عَنْهُ

اس کی سند کو الذهبی نے تلخیص میں منقطع قرار دیا ہے

على رضى الله عنہ كى روايت ترمذى كى ايك مشہور حديث شمائل پر ہے

حَدَّثَيَّا أَبُو جَعْفَر مُحَمَّدُ بْنِ الحُسَيْنِ بْنِ أَبِي حَلِيمَةً مِنْ قَصْرِ الأَحْنَفِ، وَأَحْمَدُ بْنُ عَبْدَةَ الضَّبِّيَّ، وَعَلِيّ بْنُ حُجْرٍ المَّعْنَي وَاحِدٌ، قَالُوا: حَدَّتَنَا عِيسَى بْنُ يُونُسَ قَالَ: حَدَّثَنَا عُمَرُ بْنُ عَبْد اللَّهِ مَوْلَى غُفْرَةَ قَالَ: حَدَّثَنِي إِبْرَاهِيمُ بْنُ مُحَمَّدٍ، مِنْ وَلَدِ عَلِي بْنِ أَبِي طَالِبٍ قَالَ: كَانَ عَلِيٍّ، إِذَا وَصَفَ

النَّبيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، قَالَ: " لَيْسَ بالطَّويل الْمُمَّغط وَلَا بالقَصيرِ المُتَرَدِّد وَكَانَ رَبْعَةً منَ القَوْم، وَلَمْ يَكُنْ بالجَعْد القَطَط وَلَا بالسّبط كَانَ جَعْدًا رَجِلًا وَلَمْ يَكُنْ بالمُطَهّم، وَلَا بالمُكَلْثَم، وَكَانَ فِي الوَجْهِ تَدْوِيرٌ، أَبْيَضُ مُشْرَبٌ، أَدْعَجُ العَيْنَيْن، أَهْدَبُ الأَشْفَار، جَليلُ المُشَاش، وَالكَتَد، أُجْرَدُ ذُو مَسْرُ بَة شَثْنُ الكَفَّيْن وَالقَدَمَيْن، إِذَا مَشَى تَقَلَّعَ كَأُنَّمَا يَمْشى في صَبَب، وَإِذَا التَفَتَ التَفَتَ التَفَتَ مَعًا، بَيْنَ كَتَفَيْه خَاتَمُ النُّبُوَّة وَهُوَ خَاتَمُ النَّبِيِّينَ، أَجْوِدُ النَّاس صَدْرًا، وَأَصْدَقُ النَّاس لَهْجَةً، وَ أَثْيَنُهُمْ عَرِيكَةً، وَأَكْرَمُهُمْ عشْرَةً، مَنْ رَآهُ بَديهَةً هَابَهُ، وَمَنْ خَالَطَهُ مَعْرِفَةً أَحَبُه، يَقُولُ نَاعتُهُ: لَمْ أَرَ قَبْلُهُ وَلَا بَعْدَهُ مثْلَهُ ": «هَذَا حَديثٌ لَيْسَ إِسْنَادُهُ مُِتَّصل». قَالَ أَبُو جَعْفَر: سَمعْتُ الْأَصْمَعيّ، يَقُولُ فِي تَفْسير صفَةَ النُّبيَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ: الْمُمَّعَطُ الذَّاهبُ طُولًا. وَسَمعْتُ أَعْرَابِيّا يَقُولُ فِي كَلَامه: مَٓغَطَّ فِي نُشَّابَته أَيْ مَدَّهَا مَدًّا شَديدًا. وَأَمَّا الْمُتَرِّدُهُ: فَالدَّاخلُ بَعْضُهُ فِي بَعْض قَصَرًا. وَأَمَّا القَطَطُ. فَالشَّديدُ الجُعُودَة، وَالرَّجِلُ الَّذي في شَعْرِه حُجُونَةٌ أَيْ: يَنْحَني قَليلًا. [ص:600] وَأَمَّا المُطَهِّمُ، فَالبَادِنُ الكَثيرُ اللَّحْم. وَأَمَّا المُكَلْثَمُ: فَالمُدَوَّرُ الوَجْه. وَأَمَّا المُشْرَبُ: فَهُو الَّذِي فِي بَيَاضِهِ حُمْرَةٌ. وَالْأَدْعَجَ: الشَّدِيدُ سَوَاد العَيْنِ، وَالأَهْدَبُ، الطَّويلُ الأَشْفَار، وَالكَتَدُ، مُجْتَمَعُ الكَتَفَيْن، وَهُوَ الكَاهلُ. وَالمَسْرَبَةُ، هُوَ الشَّعْرَ الدُّقيقُ الَّذي هُوَ كَأَنَّهُ قَضيبٌ منَ الصَّدْرِ إِلَى السَّرّة. وَالشَّثْنُ: الغَلِيظُ الأَصَابِعِ منَ الكَفَّيْنِ وَالقَدَمَيْنِ. وَالتَّقَلُّعُ: أَنْ يَمْشِيَ بِقُوّة. والصبب: الحُدُورُ، نَقُولُ: انْحَدَرْنَا فِي صَبُوبِ وَصَبَب. وَقَوْلُهُ:جَليلُ المُشَاش، يُريدُ رُءُوسَ المَنَاكب. وَالعشْرَةُ: الصَّحْبَةُ، وَالعَشيرُ: الصَّاحبُ. وَالبَديهَةُ: المُفَاجَأَةُ، يُقَالُ بَدَهْتُهُ بِأَمْرٍ: أَيْ فَجَأَتُهُ

على رضى اللہ عنہ نے (نبى صلى اللہ عليہ والہ وسلم كا حليہ مبارك بيان كرتے ہوئے) فرمايا: آپ صلى اللہ عليہ والہ وسلم كے دونوں كندھوں كے درميان مہرِ نبوت تھى، آپ صلى اللہ عليہ والہ وسلم آخرى نبى ہيں۔

اگرچہ اس کو صحیح کہہ دیا جاتا ہے جبکہ اس کی سند منقطع ہے – جامع التحصیل في أحكام المراسيل از صلاح الدین أبو سعید خلیل بن کیکلدي بن عبد الله الدمشقي العلائي (المتوفى: 761هـ) کے مطابق

إبراهيم بن محمد بن الحنيفة عن جده علي رضي الله عنه قال أبو زرعة مرسل

ابراہیم بن محمد کی اپنے دادا علی سے روایت مرسل ہے

ابراہیم المَهدیُ منّا أهلَ البَیت والی روایت کے بھی راوی ہیں – اس تناظر میں قابل غور ہے کہ یہ مہر نبوت کا ذکر کرتے ہیں

## عائشہ رضی الله عنہا کی روایت

دلائل النبوہ از بیہقی میں ہے

حَدَّثَنَا جَعْفَرُ بْنُ مُحَمَّد، عَنْ أَبِيه، وَهشَامُ بْنُ عُرُوَةَ، عَنْ أَبِيه، عَنْ عَائشَةَ: أَنَّهَا قَالَتْ: " كَانَ منْ صفّة رَسُول الله صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَسُلَّم،.... كَانَ وَاسعَ الظَّهْرِ، بَيْنَ كَتَفَيْه خَاتَمُ النُّبُوَّة. رَوَاهُ .ابْنُ عَسَاكِرَ وَالْبَيْهَقِيِّ

.أخرجه ابن عساكر في تاريخ مدينة دمشق، 3 /362، والبيهقي في دلائل النبوة، 1 /304 :6

عائشہ صدیقہ رضی اللّٰہ عنہا بیان کرتی ہیں کہ نبی صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی پشت اقدس کشادہ تھی اور آپ صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے دونوں کندھوں کے درمیان مہر نبوت تھی۔

اس کی سند صَبِیحُ بْنُ عَبْد اللَّه الْفَرَغَانِيُّ کی وجہ سے ضعیف ہے جو صَاحبُ مَنَاکیرَ مشہور ہے

# أبي مُوسَى رضى الله عنہ كى روايت

دلائل النبوہ از بیہقی میں ہے

أُخْرِرَنَا أَبُو الْقَاسِمِ طَلْحَةٌ بْنُ عَلِيِّ بْنِ الصَّقْرِ الْبَغْدَادِيُّ، بِهَا قَالَ: أَخْرِرَنَا أَبُو الْعُسَنْ أَحْمَدُ بْنُ عُثْمَانَ بْنِ يَحْيَى الْآدَمِيِّ قَالَ: حَدَّثَنَا عَبْسُ بْنُ مُحَمَّد الدُّورِيُّ، (ج) وَأَخْبَرَنَا أَبُو عَبْد الله الْحَافِظُ، وَأَبُو بَكْرِ أُحْمَدُ بْنُ الْحَسَنِ الْقَاضِ، وَأَبُو سَعِيد بْنُ أَبِي عَمْرِه، قَالُوا: حَدَّثَنَا أَبُو الْعَبَاسِ الْعَافِي مُحَمَّد قَالَ: حَدَّثَنَا قُلِهُ الْعَبَاسُ بْنُ مُحَمَّد قَالَ: حَدَّثَنَا قُلُوا: حَدَّثَنَا أَبُو الْعَبَاسِ بْنُ مُحَمَّد قَالَ: حَدَّثَنَا قُلْوا: حَدَّثَنَا أَبُو الْعَبَاسِ بْنُ مُحَمَّد قَالَ: حَدَّثَنَا قُلْمُ بُنِ أَبِي مُوسَى قَالَ: خَرَجَ أَبُو طَالِب إِلَي الشَّامِ،... لَمْ بْنُ أَبِي إِسْحَاقَ، عَنْ أَبِي بَكْرِ بْنِ أَبِي مُوسَى، عَنْ أَبِي مُوسَى قَالَ: خَرَجَ أَبُو طَالِب إِلَي الشَّامِ،... لَمْ يَعْرُ بْنِ أَبِي مُوسَى عَنْ أَبِي أَبْدِ مَا اللَّهُ وَلَا يَسْجُدَانَ إِلَّا لَنَبِيّ، وَإِنِّى أَعْرِفُهُ، خَاتَمُ النَّبُوّة فِي أَسْفَلَ عَنْ عُضْرُوف كَتَفُه مثْلُ التَّقَاحَة

نصرانی رَّاهبُ نے کہا رسول الله کسی درخت یا یا پتھر کے پاس سے نہ گزرتے لیکن وہ سب ان کو سجدہ کرتے اور یہ سجدہ نبی کو ہی کرتے ہیں اور میں ان کو پہچانتا ہوں مہر نبوت سے جو شانوں پر سیب جیسی ہے

سند میں عبد الرحمن بن غزوان ، أبو نوح، قراد ہے جو منكرات بیان كرتا ہے اس روایت كا متن بھى منكر ہے كيونكہ سورہ حج میں ہے درخت و شجر صرف الله كو سجدہ كرتے ہیں

یہاں بیان ہوا کہ بچپن میں ہی مہر اس قدر بڑی تھی کہ گویا سیب ہو

### ابن اسحاق کی روایت

دلائل النبوہ از بیہقی میں ہے

أَخْبَرَنَا أَبُو عَبْد الله الْحَافظُ قَالَ: حَدَّثَنَا أَبُو الْعَبَّاسِ مُحَمَّدُ بْنُ يَعْقُوبَ قَالَ: حَدَّثَنَا أَجْمَدُ بْنُ عَدِد الْجَبَّارِ قَالَ: حَدَّثَنَا يُونُسُ بْنُ بُكُيْ قَالَ: قَالَ مُحَمَّدُ بْنُ إسْحَاقَ : وَكَانَ أَبُو طَالب هُوَ الَّذِي يَلِى أَمْرَ رَسُولِ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ بَعْدَ جَدَّه، كَانَ إِلَيْه وَمَعَهُ , ثُمَّ إِنَّ أَبَا طَالب خَرَجَ فِي يَلِى أَمْرَ رَسُولِ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ يَعْدَ جَدَّه، كَانَ إِلَيْه وَسَلَّمَ يُخْبُرُهُ فَيَوَافِقُ ذَلِكَ مَا عَنْد رَكِّ إِلَى الشَّامِ تَاجِرًا... فَجَعَلَ رَسُولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ يُخْبُرُهُ فَيَوَافِقُ ذَلِكَ مَا عَنْد بَعِرَاءَ مَنْ صَفَته , ثُمَّ نَظَرَ إِلَى ظَهْره فَرَأَى خَاتَمَ النَّبُوَّةَ بَيْنَ كَتَفَيْه عَلَى مَوْضِعه مَنْ صَفَته الَّتي عَنْدَهُ

بَحيراًء نے رسول الله صلى الله عليہ وسلم كى كمر كو ديكها ان كے شانوں كے درميان اس مقام پر جس كى صفت اس كے پاس (پہلے سے) تهى

یہ سند منقطع ہے - ابن اسحق سے لے کر ابو طالب تک کوئی راوی نہیں

## مهر نبوت ير كيا لكها تها؟

بعض روایات میں یہ بھی بیان ہوا ہے کہ اس مہر پر محمد رسول الله لکھا تھا – اس کو محدثین عصر نے ضعیف قرار دیا ہے لیکن قابل غور ہے کہ اس ابھار کو مہر نبوت کیوں کہا گیا؟ کس طرح یہ نبوت کا نشان تھا؟

صحیح ابن حبان میں ہے

أُخْرِنَا نَصْرُ بْنُ الْفَتْحِ بْنِ سَالِمِ الْمُرَبِّعِيِّ (2) الْعَابِدُ، بِسَمَرْقَنْدَ، حَدَّثَنَا رَجَاءُ بْنُ مُرَجِّي الْعَافِظُ، حَدَّثَنَا إِسْحَاقُ بْنُ إِبْراهِيمَ، قَاضِي سَمَرقَنْدَ، حَدَّثَنَا إِبْنُ جُرِيْجٍ، عَنْ عَطَاء، عَنِ ابْنِ عُمَرٍ، قَالَ: «كَانَ خَاتَمُ النِّبُوَّة فِي ظَهْرِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مثْلُ الْبُنْدُقَة منْ لَحْمِ عَلَيْه، مَكْتُوبٌ مُحمَّدُ رَسُولِ اللَّه

موارد الظمآن إلى زوائد ابن حبان از أبو الحسن نور الدين علي بن أبي بكر بن سليمان الهيثمي (المتوفى: 807هـ) ميں ہے

أنبأنا نصر بن الفتح بن سالم (1) المربعي (2) العابد بسمرقند، حدثنا رجاء بن مُرَجّى العافظ، حدثنا إسحاق بن إبراهيم قاضي سمرقند، حدثنا ابن جريج، عن عطاء. عَنِ ابْنِ عُمَرَ قَالَ: كَانَ خَاتَمُ النُبُوَّة فِي ظَهْرِ رَسُول الله -صلى الله عليه وسلم- مثّلَ البُنْدُقَة منْ لَحْمِ عَلَيْه مُكْتُوبّ: مُحَمَّدٌ رَسُولُ الله قُلْتُ: اخْتَلَطَ عَلَى بَعْضِ الرِّواة خَاتَمُ النُّبُوَّة بِالخَاتَمِ الَّذي كَانَ يَخْتَمُ بِعْ المُتُتَبَ

ابن عمر سے مروی ہے کہ اس مہر پر محمد رسول الله لکھ تھا

ہیٹمی نے کہا میں کہتا ہوں اس میں بعض راویوں نے ملا دیا ہے اس مہر (جسم والی) کو اس مہر سے جس کو تحریر میں استعمال کیا

قابل غور ہے امام المہدی یعنی محمد بن عبد اللہ بن الحسن بن الحسن بن علی بن ابی طالب المعروف نفس الزکیہ کو بھی صاحب الخال کہا جاتا تھا یعنی مسے والا یا تل والا

مقاتل الطالبيين از أبو الفرج اصبهانى يعنى علي بن الحسين بن محمد بن احمد بن الهيثم بن عبد الرحمن ابن مروان بن عبد الله بن مروان ميں روايت ہے

حدثني محمد بن إسماعيل بن جعفر الجعفري عن امه رقية بنت موسى بن عبدالله بن الحسن بن الحسن عن سعيد ابن عقبة الجهني – وكان عبدالله بن الحسن اخذه منها فكان في حجره – قال.ولد محمد وبن كتفيه خال اسود كهيئة البيضة عظيما فكان يقال له.المهدى

سعید ابن عقبة الجھني نے بیان کیا کہ عبد الله بن الحسن ان سے (بات) لیتے – وہ اپنے حجرے میں تھے کہا محمد بن عبد الله المہدی پیدا ہوا تو اس کے شانوں کے درمیان ایک کالا مسا تھا جیسے بڑا انڈا ہو اس کو المہدی کہا جاتا

مہر نبوت کی خبر معروف اصحاب رسول صلی الله علیہ وسلم نے بیان نہیں کی نہ ہی امہات المومنین رضی الله عنہم نے اس کی خبر دی – مزید براں جن لوگوں کا اس کی روایات میں تفرد ہے وہ بعد کے ہیں اور ان کے بیانات میں تضاد بہت ہے روايات ظهور للمحدى (بو شهريار

سنن نسائی کی روایت ہے

الْحَارِثُ بْنُ مسْكِينِ قَرَاءَةً عَلَيْه وَأَنَا أَسْمَعُ، عَنْ سُفْيَانٍ، عَنْ إِسْمَاعِيلَ بْنِ أَمَيَّةً، عَنْ مُزَاحِمٍ، عَنْ عَبْدِ الْعَزِيزِ بْنِ عَبْدِ اللهِ بْنِ خَالد، عَنْ مُحَرِّش الْكَعْبِي، قَالَ: رَأَيْتُ رَسُولَ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْه وَسَلَّمَ «خَرَجَ مِنَ الْجِعِرَانَةِ لَيْلًا فَنَظَرْتُ إِلَى ظَهْرِهِ كَأَنَّهُ سِيكَةٌ فِضَّةٍ فَاعْتَمَرَ وَأَصْبَحَ بِهَا كَبَائِتٍ

مخرش کعبی رضی اللہ عنہ سے مروی ہے، وہ بیان کرتے ہیں کہ نبی صلی اللہ علیہ والہ وسلم کی والہ وسلم کی والہ وسلم کی پیٹھ مبارک کی طرف دیکھا تو اُسے خالص سفید چاندی کی طرح چمکتا ہوا پایا، پس آپ صلی اللہ علیہ والہ وسلم نے عمرہ ادا فرمایا۔

یعنی پیٹھ مبارک پر کوئی انڈے جیسی یا اونٹ کی آنکھ جیسی یا بالوں کا گچھا یا سیب جیسی غدود نما کوئی چیز نہیں تھی

گمان غالب ہے کہ مہدی کی تحریک جو ۱۲۰ ہجری کے بعد برپا ہوئی اس میں محمد المہدی کی تائید میں مہر نبوت کو بطور ایک نشانی بیان کیا گیا تاکہ عوام الناس کو یہ بتایا جائے کہ اس المہدی کے جسم پر بھی وہی نشان ہے جو رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے جسم اطہر پر تھا

# ضميمه امام ابوحنيفه اور فتنه ابراهيم بن عبداللد بن

# حسن میں مبتلا ہو نا

بعض لوگوں نے ذکر کیا ہے کہ امام ابو حنیفہ فتنہ خروج ابراھیم میں مبتلا ہوئے – ابراہیم و محمد بن عبد اللہ کے حق میں شور و جدل کرتے تھے – اس کا ذکر ضعیف اسناد سے ہم تک پہنچا ہے -راقم کی تحقیق میں یہ قصے مخالفین کی گھرنٹ ہیں اس پروپیگنڈا سے بعض احناف بھی متاثر ہوئے ہیں $^{70}$ 

67

ره أحكام القرآن از أحمد بن علي أبو بكر الرازي الجصاص الحنفي (المتوفى: 370هـ) ميں امام صاحب كا بغاوت كى تعريف كرنے كا ذكر ہے وَكَانَ مَذْهَبُهُ مَشْهُوراً فِي قَتَالِ الظُلَمَة وَأَهَّة الْجَوْر، وَلذَلكَ قَالَ الْأُوْزَاعِيُّ: احْتَمَلْنَا أَبَا حَنيفَة عَلَى كُلُّ شَيْء حَتَّى جَاءَنَا بِالسَّيْف يَعْني قَتَالَ الظُلَمَة فَلَمْ نَحْتَملْهُ ابو حنيفہ كا مذهب مشہور ہے كہ ظلم پر قتال كيا جائے اور ظالم حاكم كے خلاف قتال كيا جائے اور اسى وجہ سے الْأُوْزَاعيُّ: نے كہا كہ ہم ابو حنيفه كى بات كو ليتے تھے حتى كہ ان كا تلوار سے قتال كا حكم آيا يعنى ظلم پر قتال كا يس يہ ہم نے نہيں ليا كہ ان كا تلوار سے قتال كا حكم آيا يعنى ظلم پر قتال كا يس يہ ہم نے نہيں ليا

مناقب الإمام أبي حنيفة جو المناقب الكردرية كے نام سے بھى عربوں ميں مشہور ہے يہ محمد بن محمد بن شهاب بن يوسف الكردري البزازي المتوفى ٨٢٧ هـ كى امام ابو حنيفہ كے مناقب پر تاليف ہے۔ عفيف الدين أبو محمد عبد الله بن أسعد اليافعي المُكِّي الشَّافعي المتوفى ٧٦٨ هـ جو نے بھى كتاب مرآة الجنان ميں امام ابو حنيفہ كا اس بغاوت كى تعريف كرنے كا ذكر كيا ہے ۔ ان تين حوالوں كا مودودى نے كتاب خلافت و ملوكيت ميں ذكر كيا ہے

مناقب الإمام أبي حنيفة وصاحبيه از الذهبي (المتوفى: 748هـ) مين ہے قَالَ عُمَرُ بْنُ شَبِهُ: حَدَّتَي أَبُو نُعَيْمٍ، سَمِعْتُ زُفَرَ بْنَ الْهُذَيْلِ، يَقُولُ: كَانَ أَبُو حَنيفَةَ يَجْهَرُ فِي قَالُ عُمَر بْنُ شَبِهُ: حَدَّتَي أَبُو نَعَيْمٍ، سَمِعْتُ زُفَرَ بْنَ الْهُذَيْلِ، يَقُولُ: كَانَ أَبُو حَتَيفَةَ يَجْهَرُ فِي أَمْرَ إِبْرَاهِيمَ بَنِ عَبْد اللّهَ بْنِ حَسَنِ جَهْرًا شَكِيدًا، فَقُلْتُ: وَاللّه مَا أَنْتَ عَبْنَتُه حَتَّى نُؤْقَى فَتُوضَعَ فِي أَعْنَاقَنَا الْحِبَالُ، قَالَ أَبُو نُعَيْمٍ: فَغَدَوْتُ أَرِيدُ أَبًا حَنِيفَةَ، فَلَقِيتُهُ رَاكِبًا يُرِيدُ وَدَاعَ عِيسَى بْنِ مُوسَى قَدْ كَادَ وَجْهُهُ يَسْوَدُ، فَقَدِمَ بَغْدَادَ فَأَدْخِلَ عَلَى الْمَنْصُور

ابو نعیم نے کہا میں نے سنا زُفَرَ بْنَ الْهُذَیْلِ کہہ رہے تھے ابو حنیفہ ابراھیم بن عبد اللہ بن حسن کے امر پر شدید بلند آواز میں بات کر رہے تھے پس میں (زفر ) نے کہا و اللہ آپ جو بھی خواہش کر لیں لیکن جب رسیاں گردنوں میں ڈالی جائیں گی تو ہماری گردنوں میں بھی ہوں گی- ابو نعیم نے کہا پس چند دن ہوئے میں ابو حنیفہ نے ملنا چاہا تو ان سے چلتے چلتے ملاقات ہو گی وہ عیسی بْنِ مُوسی کو وداع کرنا چاہتے تھے ان کا چہرہ سیاہ ہو رہا تھا بغداد یہنچے اور منصور کے یاس گئے

اس خمدے کے موقع برام الم منیفہ کا طرز علی پہلے خردج سے بالکل مختلف تھا۔
جیسا کر ہم پہلے بیان کرچکے ہیں، انہوں نے اُس زمانہ میں جبکہ منعبور کونے ہی ہیں موتود
عقا اور شہر میں ہردات کر فیو لگا رہتا تھا، بڑے ور شورسے کھلے کھلا اس نخویک کی جمایت
کی، یہاں تک کہ ان کے شاگرووں کو خطرہ پیلا ہوگیا کہ ہم سب با نوح ہے جائیں گے۔ وہ
لوگوں کو ابراہیم کا ساتھ دینے اور ان سے بعیت کرنے کی تلقین کرتے ہے ہے ہے وہ ان کے
مائے خرجے کو نفلی تھے سے ۔ ھیا ، گنا زیادہ تو اس کا کام قرار دیتے ہے ہے ہے ایک شخص
الواسحان الفرز اری سے انہوں نے بہاں تک کہا کہ تیرا بھائی ہو ابراہیم کا ساتھ دے رہا
ہے، اُس کا یہ فعل تیرے اس فعل سے کہ اُوکفا کہ کے خلافت جہا دکرتا ہے، زیادہ فغال کے
ہے۔ اُس کا یہ فعل تیرے اس فعل سے کہ اُوکفا کہ کے فلافت جہا دکرتا ہے، زیادہ فغال کے
ہیں جو خود کے نقیہ ہیں۔ ان اقوال کے من
معنی یہ ہیں کہ امام کے نزدیک میں میں شرے کے اندرو نی نظام کو گھڑی ہوئی قیاد سے کہ تقط سے نکا ہے کہ کو کہشش باہر کے کفار سے لؤنے کی پرنسست بورجہا زیادہ فعنی ہدت میں کھئی۔
معنی یہ ہیں کہ امام کے نزدیک میں شرے کے کفار سے لؤنے کی پرنسست بورجہا زیادہ فعنی ہوئی۔
معنی یہ ہیں کہ امام کے نزدیک میں شرکے کھا رسے لؤنے کی پرنسست بورجہا زیادہ فعنی ہیں۔
معنی ہیں کہ امام کے نزدیک میں شہر کے کھا رسے لؤنے کی پرنسست بورجہا زیادہ فعنی ہوئی۔

راقم كهتا ہے يہ ابو نعيم كا كذب ہے جس كا ذكر محدثين نے كيا ہے كہ ابو نعيم احناف كى مخالفت ميں قصے گھڑتا تھا - تاريخ اسلام از الذهبي ميں ہے وقال العباس بن مصعب: نعيم بن حماد الفارض وضع كُتُبا في الرّدُ على أبي حنيفة، العباس بن مصعب نے كہا نعيم بن حماد نے ابو حنيفہ كے رد ميں كتاب بنائى جزء فيه مسائل أبي جعفر محمد بن عثمان بن أبي شيبة عن شيوخه في مسائل في الجرح والتعديل از أبو جعفر محمد بن عثمان بن أبي شيبة العبسي مولاهم الكوفي (المتوفى: 297هـ) ميں ہے كہ

وسمعت ابي يقول سالت ابا نعيم يا ابا نعيم من هؤلاء الذين تركتهم من اهل الكوفة كانو يرون السيف والخروج على السلطان فقال على رأسهم ابو حنيفة وكان مرجئا يرى السيف ثم قال ابو نعيم حدثني عمار بن رزيق قال كان ابو حنيفة يكتب الى ابراهيم بن عبد الله بالبصرة يساله القدوم الى الكوفة ويوعده نصره

محمد بن عثمان بن أبي شيبة نے کہا ميں نے اپنے باپ سے سنا وہ کہہ رہے تھے کہ انہوں نے ابو نعيم سے سوال کيا کہ اے ابو نعيم وہ کون ہيں جن کو اہل کوفہ نے اس پر ترک کر ديا کہ وہ لوگ تلوار نکالنے اور حاکم کے خروج کے قائل تھے ؟ پس ابو نعيم نے کہا ان کا سردار ابو حنيفہ تھا

اور یہ مرجیؑ تھا تلوار نکالنے والا پھر ابو نعیم نے کہا مجھ کو عمار بن رزیق نے روایت کیا کہ ابو حنیفہ نے ابراھیم بن عبد اللہ کو بصرہ کی طرف خط لکھ کر کوفہ انے کی دعوت دی اور اس کی مدد کا وعدہ کیا

محمد بن عثمان بن أبي شيبة پر عبد اللہ بن احمد بن حنبل كا قول ہے كہ يہ كذاب ہے - ابن خراش كا كہنا ہے كہ يہ كان يضع الحديث حديث گهڑتا ہے- عمار بن رزيق پر أبو الفضل أحمد بن علي بن عمرو البيكندي البخاري كا كہنا ہے كہ يہ رافضى تها اس كا ذكر الذهبى نے ميزان ميں كيا ہے- عمار كا قول بهى عجيب و غريب ہے -مرجئہ كے نزديك ايمان ختم ہو جاتا ہے ايمان ختم نہيں ہوتا اور يہ خوارج سے الگ تھے جن كے نزديك ايمان ختم ہو جاتا ہے اسى وجہ سے گناہ كبيرہ والا حاكم قتل كيا جا سكتا ہے - عمار بن زريق كو بينادى معلومات نہيں ہيں كہ مرجئہ كا خروج ير موقف نہيں تها

المعرفة والتاريخ 2/ 277. ميں ہے

قال يعقوب بن سَفيان: سمعت محمد بن عبد الله بن غير يذكر عن عمار بن رزيق، وكان من علماء أهل الكوفة. قال: إذا سئلت عن شيء فلم يبن عندك فانظر ما قال أبو حنيفة فخالفه فإنك تصيب

ابن نمیر نے عمار بن رزیق کا یعقوب بن سفیان سے ذکر کیا کہ اگر یہ تم سے کوئی سوال کرے جو سمجھ میں نہ آئے تو دیکھو ابو حنیفہ (اس مسئلہ میں ) کیا کہتے ہیں، پس اس (عمار) کی مخالفت کرو ، تم (مسئلہ کی) سمجھ پا لو گے

روايات ظهور المحدى

معلوم ہوا کہ اگر محمد بن ابی شیبہ اور ابو نعیم نے جھوٹ نہیں بولا تو عمار بن زریق تعصب عصری میں اول فول بولتے رہتے تھے۔ تاریخ اسلام از الذهبی میں ہے

قَالَ خَليفَةُ بْنُ خَيًاطِ: صَلَّى إِبْرَاهِيمُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ الْعِيدَ بِالنَّاسِ أَرْبَعًا، وَخَرَجَ مَعَهُ أَبُو خَالِد الْخُمْرَ، وَعِيسَى بْنُ يُونُسِ، وَعَبادُ بْنُ الْعَوَّامِ، وَهُشَيْمٌ، وَيَزِيدُ بْنُ هَارُونَ فِي طَائِفَة مِنَ الْعَلَمَاء وَلَاحُمْرُ وَعِيسَى بْنُ يُونُسِ، وَعَلِيهُ يُجَاهِرُ فِي أَمْرِهِ وَيَأْمُرُ بِالْخُرُوجِ خَليفَةٌ بْنُ خَياط نے کہا ابراهیم بن عبد اللّہ نے عید کی بدھ کے دن لوگوں کے ساتھ عبد کی اور اس کے ساتھ (محدثین میں سے ) اَبُو خَالد الأَحْمَر ، عیسَی بْنُ یُونس عَبادُ بْنُ الْعَوَّامِ ، هُشَیم اور یزیدُ بْنُ هَارُونَ تھے اور امام شُعْبَةٌ نَہ نکلے اور ابو حنیفہ کھلم کھلا اس کے امر میں بولتے اور اس کےساتھ خروج کا حکم کرتے تھے

اسی کتاب میں ہے

وَقَالَ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمَّارٍ: خَرَجَ مَعَ إِبْرَاهِيمَ خَلْقٌ، وَجَمِيعُ أَهْلِ وَاسِط، وَابْنَا هُشَيْمٍ، .وَخَالِدُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ الطَّحَانُ، وَيَزِيدُ بْنُ هَارُونَ، وَغَيْرِهُمْ

واسط کے محدّثین نے بھی ابراہیم کے ساتھ خروج کیا اور اس فتنہ میں مبتلا ہوئے

الانتقاء في فضائل الثلاثة الأمَّة الفقهاء مالك والشافعي وأبي حنيفة رضي الله عنهم از أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر بن عاصم النمري القرطبي (المتوفى: 463هـ)

قَالَ أَبُو يَعْقُوبَ وَنَا الْعَبَّاسُ بْنُ أَحْمَدَ الْبَزَّازُ قَالَ نَا مُحَمَّد بِن عُثْمَانِ بِن أَبُو شيبَة قَالَ نَا بشر بِن عبد الرحمن الْوَشَّاءُ قَالَ سَمعْتُ أَبَا نُعَيِم يَقُولُ سَمعْتُ رُفَرَ بْنَ الْهُذَيْلِ يَقُولُ كَانَ أَبُو جَنيفَةَ يَجْهَرُ بِالْكَلامِ أَيَّامَ إِبْرَاهِيمَ بْنِ عَبْدِ اللَّه بْنِ حَسَنَ جِهَارًا شَدِيدًا قَالَ فَقُلْتُ لَهُ وَاللَّهِ مَا أَنْتُ مُنْتَهِ أَوْ تُوضَعُ الْحِبَالُ فِي اَعْنَاقَنَا فَلَمْ تَلْبُثُ أَنْ جَاء كَتَابُ ابِي حَفْسِ إِلَى عِيسَى بْنِ مُوسَى أَنْ احْمَلُ أَبًا حَنيفَةً إِلَى بَغْدَادَ قَالَ فَغَمَّ وَاللَّهِ فَرَأَيْتُهُ رَاكَبًا عَلَى بَغْلَة وَقَدْ صَارَ وَجْهُهُ كَأَنَّهُ مُسِحَ قَالَ فَعَمُل إِلَى بِغُدَاد فَعَاشَ خَمْسَةً عَشَر يَوْمًا قَالَ فَيَقُولُونَ إِنَّهُ سَقَاهُ وَذَلِكَ فِي سَنة خَمْسِينَ وَمَاتَ أَبُو حنيفَة وَهُو ابْن سبعين سنة خَمْسِينَ وَمَاتًا لَهُ وَمَاتَ أَبُو حنيفَة وَهُو ابْن سبعين سنة

محمد بن عثمان بن ابی شیبہ کذاب نے روایت کیا کہ زفر کہتے کہ ابو حنیفہ نے ابراهیم بن عبد اللہ بن حسن کے دور میں شور کیا پس میں نے کہا جو خواہش کر لیں اللہ کی قسم رسی ہماری گردن میں ہو گی پس زیادہ نہ گذرا کہ ابو حفص کا خط گورنر عیسی کے پاس آیا کہ ابو حنیفہ کو بغداد لاو پس ان کو تلاش کیا تو وہ اپنے خچر پر سوار چل رہے تھے اور ان کا چہرہ مسیح جیسا تھا پس ان کو بغداد لے جایا گیا وہاں پندرہ دن زندہ رہے۔ کہا کہتے ہیں ان کو (i,j) پلایا گیا اور یہ سن ۱۵۰ ہجری تھا اور ابو حنیفہ کی وفات ہوئی وہ ستر سال کے تھے

راقم کہتا ہے سند میں بشر بن عبد الرحمن الْوَشَّاءُ مجہول ہے اور یہاں ابو حنیفہ کا چہرہ سیاہ سے مسیح جیسا کر دیا گیا ہے

الانتقاء في فضائل الثلاثة الأئمة الفقهاء مالك والشافعي وأبي حنيفة رضي الله عنهم از أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر بن عاصم النمري القرطبي (المتوفى: 463هـ) ميں ہے

قَالَ وِنا أَبُو الْقَاسِم عبيد الله بْنُ أَحْمَدَ الْبَزَّازُ قَالَ نَا أَيْ قَالَ سَمَعْتُ ابْنَ أَيْ عَمْراَنَ يَقُولُ سَمِعْتُ بِشَرِّ بْنَ الْوَلِيد يَقُولُ سَمِعْتُ أَبْا يُوسُفَ يَقُولُ إِنَّا كَانَ غَيْظُ الْمَنْصُورَ عَلَى أَيْ حَنيفَةٌ مَعَ مَعْرِفَته بِفَضْله أَنَّهُ لَمَّا حَرَجَ إِبْرَاهِيمُ بِن عبد الله بَنِ حَسنِ بِالْبَصْرَة ذُكرَ لَهُ أَنَّ أَبًا حَنيفَةٌ وَالْغْمَشَ يَخُاطِبَانَه مِنَ الْكُوفَة فَكَتَبَ الْمَنْصُورُ كَتَابَيْنِ عَلَى لسانه أَحَدُهُمااً إِلَى الأَعْمَش وَالآخَرَ إِلَى أَيْ مَن الْكُوفَة فَكَتَبَ الْمَنْصُورُ كَتَابَيْنِ عَلَى لسانه أَحَدُهُمااً إِلَى الأَعْمَش وَالآخَر إِلَى أَيْ مَن الرَّهِل وَقَرَأَهُ ثُمَّ قَامَ قَاطُعَمَهُ الشَّاةَ وَالرَّجُلُ يَنْظُرُ فَقَالَ لَهُ مَا أَرْدُتَ بِهِذَا الْكَتابِ أَخْرَةً بِنَظْمُ وَأَما أَرُدُتَ بِهِذَا الْكَابِ أَنْ السَّالُمُ وَأَما أَبُو حنيفَة فَقبل اللهُ الْمُ وَالسَّلامُ وَأَما أَبُو حنيفَة فَقبل الْكَاب وَالسَّلامُ وَأَما أَبُو حنيفَة فَقبل الْكَاب وَالسَّلامُ وَأَما أَبُو حنيفَة فَقبل الْكَاب وَالْجَابِ وَالسِّلامُ وَأَما أَبُو حنيفَة فَقبل اللهُ اللهُ عَلَى بِهِ مَا فعل

بشر بن ولید نے کہا اس نے امام ابو یوسف کو کہتے سنا کہ خلیفہ منصور کو ابو حنیفہ پر غصہ آیا کہ وہ ابراهیم بن عبد اللہ بن حسن کے ساتھ خروج میں کیوں نکلے اور ذکر کیا کہ ابو حنیفہ اور اعمش یہ کوفہ میں تقریر کرتے پس خلیفہ منصور نے ان کی زبان میں ان دونوں ابو حنیفہ اور اعمش کو لکھا

اس قول کی سند میں بشر بن الولید بن خالد بن الولید الکندی الفقیه المتوفی ۲۳۸ ه پر کافی جرح بھی کتب میں موجود ہے

وكان شيخًا منحرفًا عن محمد بن الحسن

یہ امام محمد سے منحرف ہو گئے تھے

اور یہ مختلط بھی ہو گئے تھے

قال السليماني: منكر الحديث. وقال الآجرى: سألت أبا داود: بشر بن الوليد ثقة؟ قال: لا

موسوعة الميسرة في تراجم أئمة التفسير والإقراء والنحو واللغة «من القرن الأول إلى المعاصرين «مع دراسة لعقائدهم وشيء من طرائفهم

جمع وإعداد: وليد بن أحمد الحسين الزبيري، إياد بن عبد اللطيف القيسي، مصطفى بن قحطان الحبيب، بشير بن جواد القيسي، عماد بن محمد البغدادي

میں محقق لکھتے ہیں

وإن العنوان الذي عنون به الخطيب لهذه الأخبار وهو: "ذكر ما حكي عن أبي حنيفة من رأيه في الخروج على السلطان"، فيه تهويل ومبالغة، وتعميم وإبهام فليس في الأخبار التي

روايات ظهور للمحدى

ساقها تحت هذا العنوان، ما يفيد أن أبا حنيفة كان يدعو للثورة على الخلفاء، أو أنه أعلن هذا، وجُلُّ ما في هذه الأخبار، أن أبا إسحاق

الفزاري، ادعى أن أبا حنيفة أفتى أخاه في الخروج لمؤازرة إبراهيم بن عبد الله الطالبي عندما استفتاه في ذلك

خطیب بغدادی نے جو عنوان قائم کیا ہے کہ ذکر اس حکایت کا کہ ابو حنیفہ کی سلطان کے خلاف خروج کی رائے تھی تو اس میں مبالغہ آمیزی اور عامیانہ پن اور ابہام ہے اور اس عنوان کے تحت جو ذکر کیا ہے اس کا کوئی فائدہ نہیں ہے کہ اس میں ہو کہ ابو حنیفہ نے خلفاء پر بدلہ لینے کی پکار کی ہو یا اس کا اعلان کیا ہو اور فی جملہ ان خبروں میں ہے کہ ابو اسحاق نے دعوی کیا ہے کہ ابو حنیفہ نے اس کے بھائی کو ابراہیم بن عبد اللہ کی مدد کے لئے خروج کا فتوی دیا جب ان سے اس پر فتوی طلب کیا گیا خطیب بغدادی کا حوالہ ہے

أخبرني علي بن أحمد الرزاز، أخبرنا علي بن محمد بن سعيد الموصلي، قال: حدثنا الحسن بن الوضاح المؤدب، حدثنا مسلم بن أبي مسلم الحرقي، حدثنا أبو إسحاق الفزاري قال: سمعت سفيان الثوري والأوزاعي يقولان: ما وُلدَ في الإِسلام مولود أشأم على هذه الأمة من أبي حنيفة، وكان أبو حنيفة مرجئًا يرى

السيف. قال لي يومًا: يا أبا إسحاق أين تسكن؟ قلت: المصيصة، قال: لو ذهبت حيث ذهب أخوك كان خيراً. قال: وكان أخو أبي إسحاق خرج مع المبيضة على المسودة، فقتل

سند میں مسلم بن ابی مسلم الحرقي مجہول ہے

روايات ظهور المحصري (بو شهريار

# ضمیمہ امام المھدی کے بعد

امام مہدی کے قتل کے بعد ان کے بیٹے الاشتر عبد اللہ بن محمد مدینہ سے نکل کر کوفہ پہنچے اور وہاں سے بصرہ اور پھر سندھ کا راستہ لیا - مقاتل الطالبین از ابو فرج اصفہانی میں ہے

وعبد الله الأشتر بن محمد «3» بن عبد الله ابن الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب. .وأمه أم سلمة بنت محمد بن الحسن بن الحسن بن علي بن أبي طالب كان عبد الله بن محمد بن مسعدة المعلم أخرجه بعد قتل أبيه إلى بلد الهند «1» فقتل بها، ووجه برأسه إلى أبي جعفر المنصور

عبد اللہ الاشتر اپنے باپ کے قتل کے بعد هند بھاگ گیا وہاں قتل ہوا اور اس کا سر ابو جعفر منصور کو بھیجا گیا مقاتل الطالبین- ابو الفرج الاصفھاني ص 206 کے مطابق رستے میں ایک سرائے میں رک کر الاشتر نے اشعار دیوار پر لکھے اور اپنا نام لکھ دیا

أخبرني عمر بن عبد الله العتكي ، قال : حدثنا عمر بن شبة ، قال : حدثني عيسى بن عبد الله بن مسعدة قال : لما قتل محمد خرجنا بابنه الاشتر عبد الله بن محمد فأتينا الكوفة ثم : انحدرنا إلى البصرة ثم خرجنا إلى السند فلما كان بيننا وبينها أيام نزلنا خانا فكتب فيه

> منخرق الخفين يشكو الوجى \* تنكبه أطراف مرو حداد شرده الخوف فأزرى به \* كذاك من يكره حر الجلاد

> > وكتب اسمه تحتها.

ثم دخلنا المنصورة فلم نجد شيئا، فدخلنا قندهار ، فأحللته قلعة لا يرومها رائم، ولا يطور بها طائر

الاشتر منصورہ میں داخل ہوا وہاں کوئی نہیں تھا پھر قندھار گیا وہاں ایک قلعہ میں رکا جہاں کوئی پرندہ نہیں گزرتا تھا

اسی دوران ایک شخص نے ابو جعفر کو خبر دی کہ اس نے سرائے میں عبد اللہ کا نام دیکھا ہے – المنصور نے کہا یہ وہی ہے اس کو پکڑو پس ہشام بن عمرو کو سندھ بھیجا الاشتر کا قتل سندھ میں ہوا

فحدثت أن رجلا جاء إلى أبي جعفر فقال له: مررت بأرض السند فوجدت كتابا في قلعة من قلاعها، فيه كذا وكذا، فقال له: هو هو. ثم دعا هشام بن عمرو بن بسطام التغلبي «5» ، فقال: اعلم أن الأشتر بأرض السند، وقد وليتك عليها، فانظر ما أنت صانع. فشخص هشام إلى السند، فقتله وبعث برأسه إلى أبي جعفر

عمدة الطالب في أنساب آل أبي طالب لابن عنبة كے مطابق والعقب من محمد النفس الزكية في عبد الله الأشتر الكابلي لا غير، كما ذكرنا ومنه في محمد الكابلي بن عبد الله بن محمد، مولده كابل وانتقل عنها بعد قتل أبيه وقال الشيخ أبو نصر البخاري، قتل عبد الله الأشتر بالسند وحملت جاريته وصبي معها يقال له محمد بعد قتله (1) وكتب أبو جعفر المنصور إلى المدينة بصحة نسبه

اور محمد نفس زکیہ نے اپنے پیچھے کوئی اور نہیں صرف عبد اللہ الاشتر کابلی کو چھوڑا جیسا کہ ہم نے ذکر کیا اور ان کی اولاد میں صرف محمد کابلی بن محمد بن عبد اللہ ہے جس کی ولادت کابل میں ہوئی ، یہ اپنے باپ کے قتل کے بعد کابل منتقل ہوئے تھے اور شیخ ابو نصر بخاری نے کہا عبد اللہ الاشتر کا سندھ میں قتل ہوا اور ان کی لونڈی حاملہ تھی اور اس کے ساتھ بچہ تھا جس کو ان کے قتل کے بعد محمد کہا جاتا تھا اور ابو جعفر منصور نے مدنیہ کی طرف خط لکھا اور اس نسبت کی صحت کو مانا

یعنی محمد بن عبد اللہ المہدی کی ایک اولاد تھی جس کا نام عبد اللہ الاشتر تھا اس کا قتل سندھ میں ہوا - عبد اللہ الاشتر کی اولاد میں محمد کابلی تھا

عبد اللہ الاشتر کے قتل میں اختلاف ہے کہ کابل میں ہوا یا سندھ میں ہوا

نسب قریش از ابو عبد اللہ الزبیری میں ہے

وكانت أم سلمة عند محمد بن عبد الله بن حسن بن حسن بن علي بن أبي طالب، وهو المقتول بالمدينة؛ فولدت له: عبد الله الأشتر، قتل بكابل؛ وعلياً، أخذ بمصر، ومات في حبس المهدى؛ وحسين بن محمد، قتل بفخ؛ وفاطمة؛ وزينب.

ام سلمہ یہ محمد بن عبد اللہ کی بیوی تھیں اور ان کا قتل مدینہ میں ہوا اور ان سے پیدا ہوئے عبد اللہ الاشتر جس کا قتل کابل میں ہوا اور علی جس کو مصر میں پکڑا گیا اور ام امیر المومنین المهدی کی قید میں مرا اور حسین بن محمد اس کا قتل فخ میں ہوا اور ام سلمہ کی بیٹیوں میں ہیں فاطمہ اور زینب

جمهرہ الانساب از ابن حزم میں ہے

ولد محمد هذا، وهو القائم بالمدينة ويلقب بالأرقط «۱»: عبد الله الأشتر، قتل بكابل: وخلّف ابنا اسمه محمّد، والعقب فيه؛ وطاهر؛ والحسن، كان يلقب أبا الزفت لشدة سمرته، حد في الخمر بالمدينة؛ قتلا بفخ؛ وعلى؛ وأحمد؛ وإبراهيم. وللأشتر المذكور عقب ببغداد وغيرها، يعرفون ببنى الأشتر

محمد جو مدینہ میں کھڑے ہوئے ان کا لقب الارقط ہے ان سے پیدا ہوئے عبد اللہ الاشتر ان کا قتل کابل میں ہوا اور انہوں نے اپنے پیچھے بیٹا چھوڑا جس کا نام محمد ہے (اورمحمد سے پیدا ہوئے طاہر اور حسن - محمد کا لقب ہے ابو الزفت ... ان پر مدینہ میں شراب کی حد لگی اور قتل فخ پر ہوا ) اور احمد اور ابراہیم پیدا ہوئے اور الاشتر مذکور کے بچے بغداد میں اور دیگر شہروں میں ہوئے اور ان کو بنی اشتر کہا جاتا ہے۔

ابن حزم کے مطابق محمد کابلی واحد بیٹے نہیں تھے

اس میں اختلاف ہے کہ عبد اللہ الاشتر کا قتل کس مقام پر ہوا بعض نے سندھ کہا ہے بعض نے کابل کہا ہے

کراچی میں عبد اللہ شاہ غازی کا مزار بعض کے بقول عبد اللہ الاشتر کا ہے – مقاتل طالبین میں ہے کہ عبد اللہ کا سر خلیفہ ابو جعفر کے پاس بھیجا گیا تھا یعنی اس کا جسم کابل یا سندھ میں ہی چھوڑ دیا گیا تھا – تاریخ معصومی کی تعلیقات میں عمر بن محمد داؤد پوتہ صاحب کا خیال ہے کہ یہ قبر عبیداللہ بن نبہان کی ہے جو لشکر ابن قاسم میں تھے

روايات ظهور المحصدي

اختلاف مقام قتل کا حل یہ ممکن ہے کہ کابل کو سندھ کا حصہ سمجھا جائے اس کی تائید کتاب آثار البلاد وأخبار العباد از زکریا بن محمد بن محمود القزویني (المتوفی: 682ھے) سے ہوتی ہے جس میں ہے کابل مدینة مشھورة بأرض الهند کا ایک مشہور شہر ہے کابل الہند کا ایک مشہور شہر ہے اس طرح سندھ ، ملتان ، کابل تک الهند میں شمار ہو جاتے ہیں البتہ دیگر کتب میں اس کے خلاف بھی آیا ہے اور کابل کو خراسان میں شمار کیا گیا ہے البتہ دیگر کتب میں اس کے خلاف بھی آیا ہے اور کابل کو خراسان میں شمار کیا گیا ہے الہند سے الگ کیا گیا ہے –

المسالك والممالك از أبو عبيد عبد الله بن عبد العزيز بن محمد البكري الأندلسي (المتوفى: 487هـ) ميں سندھ ميں كابل بتايا گيا ہے اور اس كو ہند سے الگ كيا گيا ہے البتہ قندھار كو ہند ميں بتايا گيا ہے

الإقليم الثالث وسطه من حيث يكون طول النهار الأطول أربع عشرة ساعة إلى حيث يكون طوله أربع عشرة ساعة وربع ساعة ومن حيث يكون ارتفاع القطب ثلاثين جزءا وثلاثة أخماس ونصف خمس إلى حيث يكون أربعة وثلاثين جزءا، وذلك مسافة ثلاثهائة ميل وخمسين ميلا، وهو يبتدئ من المشرق فيمر على شمال «5» بلاد الصّين، ثمّ عر على بلاد الهند وفيه مدينة القندهار «6»، ثمّ عر على شمال بلاد السّند «7» على كابل وكرمان وسجستان «8» وجيرفت والسّيرجان «9» وعلى سواحل بحر البصرة، وفيه من المدن هناك مدينة إصطخر (وجور وفسا) «10» وسابور وسيراف وجنّابا

البکری کے مطابق قندھار ہند میں ہے اور سندھ میں کابل کرمان و سجستان ہیں

اس سے معلوم ہوا کہ سندھ کو ہندوستان سے الگ بھی سمجھا جاتا تھا اور سندھ میں بلوچستان و کابل شامل سمجھا جاتا تھا

سندھ انے کی وجہ یہ بتائی جاتی ہے کہ سندھ کا عباسی گورنر عمر بن حفص تشیع کی طرف میلان رکھتا تھا۔